# بغين برابة المقالية المنظمة ا

## جِعَدَبْزِعَبْ الله ِبْزَاحْدَمَدَبْزِمُحُنَّ دِ الْحَطِيْبِ شِهَا اللَّهُ يُزِالتَّ مِرَّاشِي

ے آیف (الاکتورط طبر برجی الاکریج برجعلی دلائریڈ

الجئزء الاوّل

مكتب لمعَارف للِنَشِ وَالتَوْدِيعُ يَصَاحِبَهَا سَعِدِبنَعَبْ الرَّصِ الرَّصِ الرَّسِ السريَاض

#### بسمالله الرحمن الرحيم

إنّ الحمد لله نحمده ، ونستعينه ونستغفره ، ونتوب إليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيّئات أعمالنا . من يهده الله فلا مضلّ له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إلّه إلا الله وحده لاشريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن استنّ بسنته واهتدى بهداه إلى يوم الدين .

أما بعد:

فلقد يسر الله ـ سبحانه وتعالى ـ لهذه الأمة من يقوم بخدمة شريعتها ، ويسابق ليحوز شرف السبق باستنباط الأحكام الشرعية من أدلّتها التفصيلية ، وعرضها للناس في أبهى صورة وأزهى حلّة .

فما من جانب من جوانبها إلا وتعرض له العلماء وأوفوه حقه من الدراسة والاستنباط . فجاء الكلام عن هذه الشريعة شاملاً كاملاً .

لكنْ على الرغم من ذلك لايكادُ باحثٌ يبحث في أحد فروعها ، أو دارسٌ يدرسُ جانباً من جوانبها ، إلا ويشعرُ بجديدٍ ، ويُحسُّ أنه أتى بثمرة شهية .

ولقد دوّن سلفنا الصالح خلاصة ما وصلوا إليه بعدَ الجهد والبحث والتدقيق . فما بينَ أيدينا اليومَ ، إنما هو عصارةُ عقولهم ، وخلاصةُ تفكيرهم وخير تجاربهم .

خلّفوا لنا تراثاً خالداً ، وحضارةً تعانق الزمن ، فما علينا إلا أنْ ننفضَ الغبار عن هذه المآثر ، ونكشفَ الستارَ عن جواهر الكنوز لنضعَ أمامَ الجيل الجديد ذلكَ المشعل المنير ، الذي حقّق معجزة الإسلام في

أيام خلت ، وهو اليوم بمتانته وشموله ومرونته على استعداد لإنقاذِ الإنسان وحلِّ معضلاتِه .

ومن هنا تبرزُ أهميةُ تحقيق المخطوطات الإسلامية ، وتيسيرها للدارسين ، ليرتشفوا من معينها العذب ، وليبنُوا على ما وصل إليه السلف الصالح ، وليكملوا المسيرة حتى يكونوا خيرَ حلَف لخيرِ سلف . وليكشفوا الغطاء عما تزخرُ به مكتباتُ العالم في كلّ ناحيةٍ من التراث المجيد لأسلافنا .

#### أسباب اختيار تحقيق هذا الكتاب

كان من أسباب اختياري تحقيق ودراسة هذا الكتاب ما يأتي :

١ ـ ماتزخرُ به مكتباتُ العالم العربيّ والإسلاميّ ، والغربيّ والشرقيّ ، من المخطوطاتِ الإسلامية التي تشملُ تراثاً ضخماً للمسلمين ، يجب على أبناء المسلمين ، والعاملين في مجال البحث خاصةً ، توجيه جهودِهم إليه وإحراجه للناس في ثوبٍ جديدٍ لتتمَّ الفائدةُ

٢ ـ أنَّ هذا الكتابَ يتضمنُ الكلام عن القضاء ، الذي هو الحكم المباشرُ بين الناس . ويبينَّ كثيراً من الآداب التي يجب أن يتصف بها القاضي في نفسه وحكمه . وكثيراً منْ مسائِلِ الدعوى والشهادة ، ومسائل تخفي على كثير من المنتسبين إلى هذا الشأن .

٣ ـ أنَّ مؤلف الكتابِ منَ المؤلفينَ المشهورينَ بالفضل وكثرةِ
 الاطلاع والاشتغال بالتأليف والفتوى

وفي المكتبة الإسلامية كثيرٌ من كتبه المطبوعةِ والمخطوطةِ ، في شتى أنواع العلم والمعرفة .

 ٤ ـ أنهُ لم يظهر لي مع كثرة البحثِ والتقصّي أن أحداً قد قام بتحقيقِ هذا الكتاب أو طبعه من قبل .

### منهجُ البحثِ

لقد كان عملي في هذا البحث المتواضع مكوّناً منْ قسمينِ رئيسيّينِ :

القسمُ الأوَّل : القسمُ الدارسي .

وفي هذا القسم بابانِ :

البابُ الأوَّلُ : التعريفُ بمؤلَّف كتابِ مسعفةِ الحكام على الأحكام : وفيه سبعة فصول :

الفصلُ الأول : نسبُهُ .

الفصلُ الثاني : مولدُهُ ووفاتُهُ .

الفصل الثالثُ : عصرُهُ : وفيه مبحثان :

المبحثُ الأول: الحالةُ السياسيةُ .

المبحثُ الثاني: الحالةُ العلميّةُ والثقافيّةُ .

الفصلُ الرابعُ : طلبُّهُ العلمَ ومشائخُهُ .

الفصلُ الخامسُ : منزلتُهُ العلميّة .

الفصل السادس: تلاميذه .

الفصل السابع: مؤلفاتُه.

البابُ الثاني : التعريفُ بكتابِ مسعفةِ الحكام على الأحكام : وفيهِ عشرةُ فصولِ :

الفُصلُ الأولُ : الأسماءُ الواردةُ للكتابِ ، وتحقيقُ الاسمِ الصحيح .

الفصل الثاني: موضوعُهُ.

الفصلُ الثالث : نسبةُ الكتابِ إلى المؤلفِ .

الفصلُ الرابع: منهجُ المؤلفِ في تأليفه.

الفصل الخامس: المآخذُ على منهجه.

الفصل السادس: مصادرُ المؤلف.

الفصل السابع: طريقة المؤلف في الأخذِ من المصادر.

الفصل الثامن: المواضيع التي طرقها المؤلف في كتابه.

الفصل التاسع : النسَخُ المخطوطةُ للكتاب .

الفصل العاشر: منهجي في تحقيق هذا الكتابِ ودراسةِ مسائلِهِ !.

القسمُ الثاني: تحقيقُ الكتاب ودراسةُ مسائلِهِ .

وقد قمتُ بذلكَ حسبَ المنهج المتبع في ذلك ، والمذكورِ في آخر الباب الثاني من القسم الأول من هذا الكتاب ، وحسبَ الفصول التي ذكرها المؤلف في كتابه . وسميت هذا التحقيق ( بُغيّة التمام في تحقيق ودراسة مسعفة الحكام على الأحكام ) .

أرجو منَ الله العليّ القدير أن يجعلَ عملي هذا خالصاً لوجههِ الكريم، وفي ميزانِ أعمالي يومَ لاينفع مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلبٍ سليم، وأن ينفعَ به كلَّ من اطّلعَ عليه ورامَ الاستفادةَ منه إنه على كلَّ شيءٍ قديرٌ، وبالإجابةِ جديرٌ، وهو حسبُنا ونعمَ الوكيل.

وصلى الله وسلّم على نبينا محمدٍ وآلهِ وصحبهِ ومنْ تبعّهُ بإحسانٍ واقتفى أثرهُ إلى يوم الدين

د/ صالح بن عبد الكريم بن علي الزيد الرياض في ١ / ١ / ١٤١٥

## القسم الأول

## القسم الدراسي

« فیه بابان »

الباب الأول: التعريف بمؤلف كتاب مسعفة الحكام على الأحكام الباب الثاني: التعريف بكتاب مسعفة الحكام على الأحكام

#### الباب الأول

#### التعريف بمؤلف كتاب

#### « مسعفة الحكام على الأحكام »

وفيه سبعة فصول

الفصل الأول: نسبه.

الفصل الثاني : مولده ووفاته .

الفصل الشالث: عصره . وفيه مبحثان :

المبحث الأول: الحالة السياسية.

المبحث الثانى: الحالة العلمية والثقافية.

الفصل الرابع : طلبه العلم ومشائخه .

الفصل الخامس: منزلته العلمية.

الفصل السادس: تلاميذه.

الفصل السابع: مؤلفاته.

#### الفصل الأول نسبُ المؤلف

هو محمد بنُ عبدِ الله بنِ أحمدَ بنِ محمدِ الخطيب بنِ إبراهيمَ الخطيب النه بنِ المحمدِ الخطيب العمريّ شهابُ الدينِ (٢) التمرتاشيّ (٣) الغزيّ (٤) . . . الحنفيّ شيخُ الحنفية في عصره (٥) . . .

(١) قال ابن عابدين في رد المحتار ج ١ ص ١٨:

ورأيت في رسالة لحفيد المصنف ، وهو الشيخ محمد بن الشيخ صالح بن المصنف . زاد بعد إبراهيم المذكور ابن خليل بن تمرتاشي .

(٢) اشتهر المؤلف بلقب شمس الدين ، وذلك كما ورد في أغلب كتب التراجم التي وردت فيها ترجمة للمؤلف .

ولكن الصحيح أنَّ لقبه شهاب الدين .

وذلك كما ورد بخط يده في كتابه مواهب المنان شرح تحفة الأقران ورقة٢٨٤ب .

انظر ص ۱۲۸.

(٣) التمرتاشي: نسبة إلى تمرتاش قرية من قرى خوارزم.
 انظر الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٩٣ ـ رد المحتار ج ١ ص ١٩٠.
 وأضاف ابن عابدين قائلاً: والأقرب أنه نسبة إلى جده تمرتاشى.

(٤) الغزي نسبة إلى غزة : مدينة بفلسطين من ناحية مصر بينها وبين عسقلان فرسخان أو أقل .

فيها ولد الإمام أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي \_ رحمه الله \_ وفيها مات هشام بن عبد المطلب جد رسول الله صلى الله عليه وسلم قال أبو المنذر: غزة كانت امرأة صور الذي بنى مدينة الساحل قريبة من البحر.

انظر: معجم البلدان ٤ ص ٢٠٢ ـ ٢٠٣، القاموس المحيط ج ٢ ص ١٨٥، رد المحتارج ١ ص ١٩.

(٥) انظر ترجمة المؤلف وأخباره وذكر مؤلفاته في :

أ ـ خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر ج ٤ ص ١٨ ـ ١٩ ـ ٢٠. ب ـ هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين ج ٦ ص ٢٦٢ .

ج ـ رد المحتار على الدر المختار ج ١ ص ١٨ ـ ١٩ . د ـ الأعلام ج ٦ ص ٢٣٩ .

هــــأصول الفقه تاريخه ورجاله ص ٤٧٨ .

و ـ معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦ . ز ـ كشف الظنون ص ٥٠١ ـ ٩٤٦ ـ ١٦٧٦ ـ ١٧٤٦ . .

. .

ح \_ إيضاح المكنون ج ٣ ص ٣٦ \_ ٢٤١ \_ ٥٧٠ \_ ج ٤ ص ١٠٦ \_ ٢٣٣ .

#### الفصل الثاني مولدُه ووفاتهُ

وُلدَ المؤلفُ في غزةَ سنةَ ٩٣٩ هـ تسع وثلاثين وتسعمئة الموافق لسنة ١٥٣٢ م اثنتين وثلاثين وخمسمئة وألف ، كما ذكره الزركلي (١) و٣٥٣ م ثلاث وثلاثين وخمسمئة وألف كما ذكره كحّالة (٢) .

ولم أقف على تاريخٍ صحيحٍ لوفاتهِ (٣) . . .

(١) انظر: الأعلام ج ٦ ص ٢٣٩.

والزركلي هو: خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس الزركلي الدمشقي ، ولد يوم عرفة سنة ١٣١٠ هـ في بيروت ، وتلقى العلم في دمشق ، وتقلّد عدة مناصب ، وقام بعدة رحلات . من مؤلفاته : الأعلام \_ شبه الجزيرة في عهد الملك عبد العزيز .

توفي في القاهرة سنة ١٣٩٦ هـ ست وتسعين وثلاثمثة وألف . انظر : الاعلام ج ٨ ص ٢٦٧ .

(٢) انظر : معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦ .

وكحّالة هو: عمر رضا كحّالة ولد في دمشق سنة ١٣٢٣ هـ وعمل بالتجارة ثم تفرغ للبحث العلمي ، تولّى عدة مناصب منها مدير دار الكتب الظاهرية بدمشق . اتجه إلى تأليف المعاجم العلمية والأدبية ، وله مؤلفات مطبوعة بلغت ١٩٨٠ مجلداً من أشهرها معجم المؤلفين \_ معجم قبائل العرب القديمة والحديثة \_ أعلام النساء .

انظر ذلك بخط المترجَم له المستدرك على معجم المؤلفين ص ٧ وما بعدها .

(٣) لقد أجمع جميع من وقفت على كتبهم مترجمبن فيها للمؤلف بأن وفاته كانت في عام ١٠٠٤ هـ أربع وألف ، وقال المحبي وابن عابدين : إن عمره عند وفاته كان خمساً وستين سنة ، وأضاف المحبي أن وفاته كانت في أواخر شهر رجب ، وأنه دفن في غزة .

وقد ظهر لي أنَّ هذا التاريخ المحدد لوفاة المؤلف غير صحيح ، وأنَّ مؤلفي =

الكتب والتراجم قد تناقلوا هذا التاريخ واحداً عن الآخر لعدم وقوف أحد منهم على ما يخالفه .

ولكوني قد وقفت على ما يخالفه ويدلّ على عدم صحته لم أحدد وفاة المؤلف به .

موقعت به . وذلك لأن المؤلف كان حيّاً بعد هذا التاريخ ، ومما يدلّ على ذلك :

أنَّ المؤلف كتب بخط يده كتابين من مؤلفاته بعد هذا التاريخ .

أولهما : كتاب تحفة الأقران وهي أرجوزة في الفقه فرغ من كتابتها في شهر جمادي الثانية لعام ١٠٠٥ هـ خمس وألف .

وثانيهما : كتاب مواهب المنان شرح تحفة الأقران ، فرغ من كتابته في ٢٨/ربيع الثاني لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف .

ولهذين الكتابين نسخة مخطوطة توجد في مكتبة شستربتي بأيرلندا تحت رقم ٢٣٣٥٢/ ١ ورقم ٢٣٣٥٢/ ٢ .

وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عنها يحمل الرقم نفسه . أطّلعت عليه ووجدت عنوان هذين الكتابين مكتوباً كما يلي :

كتاب أرجوزة الإمام الفقيه الشيخ محمد بن عبد الله بن أحمد الخطيب شهاب الدين التمرتاشي الغزي الحنفي \_رحمه الله تعالى \_ ويليها شرح المنظومة المذكورة له أيضاً ، المسمى بمواهب المنان شرح تحفة الأقران بدقائق مذهب النعمان ، كلاهما بخط المؤلف المذكور عليه رحمة الملك الغفور .

وفي نهاية الكتاب الأول تحفة الأقران كتب : في ٥ من جمادى الثاني سنة

وفي نهاية الكتاب الثاني مواهب الرحمن كتب: وكان الفراغ من هذا الشرح الشريف في حادي عشرين من ربيع الثاني المعظّم، من شهور سنة ١٠٠٦ هـ على يد كاتبه ومؤلفه الفقير محمد بن عبد الله بن أحمد بن الخطيب شهاب الدين الغزي التمرتاشي، ثم الغزي الحنفي، حامداً مصليّاً مسلماً مسلّماً.

وقد وضعت في نهاية هذا البحث صوراً لبعض صفحات هذين الكتابين . انظر ص ١٢٦ وما بعدها .

هذا وإن كان عنوان هذين الكتابين فيه دلالة على أن العنوان ليس بخط المؤلف، لكونه قال فيه بعد ذكر اسم المؤلف رحمه الله تعالى وهي عبارة تقال =

وإنما كان حياً في ٢١ / ربيع الثاني لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف ووفاتُه كانت في غزة (١)

- في الغالب - في حق من انتقل إلى رحمة الله تعالى ، لكنّ هذا العنوان فيه شهادةٌ من كاتبه على أن هذين الكتابين بخط المؤلف ، وثاريخ نسخهما مذكور في آخر كلّ كتاب منهما . كما أن فيما ورد في نهاية الكتاب الثاني دلالة صريحة وواضحة بأن المؤلف هو الذي نسخ هذا الكتاب ، وأنه فرغ من نسخه في ربيع الثاني عام ١٠٠٦ هـ ، وأنه كان حياً في ذلك الوقت ، وهذا \_ كما تقدم \_ يدل على أن تحديد وفاة المؤلف بعام ١٠٠٤ هـ غير صحيح .

ولعلّ التاريخ الصحيح لوفاة المؤلف هو شهر رجب لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف .

وذلك لأن المحبي قد حدد وفاة المؤلف ، في شهر رجب وشهر رجب لعام ١٠٠٦ هـ ست وألف هو أول رجب يأتي بعد ثبوت حياة المؤلف .

ولأن شكل كتابة الأربعة والستة في ذلك الوقت متقارب ، فالأربعة تكتب على شكل (٤) .

والستة تكتب على شكل (٢) .

ولايبعد على أنه اشتبه على أحدأصحاب التراجم كتابة (٢) فظنّها (٧) وتبعه الآخرون في ذلك .

أو أن أول ناقل لتاريخ وفاة المؤلف ظنّ أن تاريخ وفاته قد كتب بالإنجليزية ، وكتابة الأربعة فيها تطابق إلى حد كبير كتابة الستة باللغة العربية في عصر المؤلف ، كما يظهر من كتابته هو . انظر صفحة «١٢٨» .

انظر فيما تقدم «تحفة الأقران ورقة ١، ١٥ ب \_ مواهب المنان ورقة ٢٨٢ ب \_ فهرس المخطوطات المصورة في معهد المخطوطات بالكويت ص ٨٤ ».

(١) انظر : « خلاصة الأثر ج ٤ ص ٢٠ » .

#### الفصل الثالث عصرُ المؤلف

عاش المؤلف أغلب حياته في القرن العاشر الهجري ، حيثُ أنّ عمره قد بلغ في نهاية هذا القرن إحدى وستينَ سنة ، لكونه منْ مواليد سنة ٩٣٩ هـ تسع وثلاثين وتسعمئة . ولم يعمّر طويلاً في القرن الحادي عشر مما يعتبر معه أن عصر المؤلف وحياته العلمية والعملية كان في القرن العاشر الهجري . وسأتناول عصر المؤلف هنا في مبحثين :

#### المبحث الأول الحالة السياسية في عصر المؤلف

القرن العاشر الهجريّ هو العصر الذي بدأ فيه حكم العثمانيّين لبلدِ المؤلف والبلاد المجاورة لها ، عندما سقطتْ دولةُ الجراكسة (١) على أيديهم بعد أن سار السلطانُ سليم الأول (٢) . . . إلى طومانَ . . . . .

<sup>(</sup>۱) الجراكسة هم: جنس من الترك ، وقيل: جنس قوقاسي ، ابتدأ ملكهم سنة ٧٨٤ هـ أربع وثمانين وسبعمئة ، ومدة ملكهم مئة وثمانية وثلاثون سنة وولي منهم السلطنة في مصر اثنان وعشرون ملكاً ، أولهم برقوق وآخرهم طومان باي

انظر ﴿ سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) سليم الأول: هو سليم بن أبي يزيد بن محمد بن عثمان تاسع ملوك بني عثمان.

ولد سنة AVY هـ اثنتين وسبعين وثمانمئة ، وتقلد السلطة وعمره ست وأربعون سنة ، بعد أن خلع والده نفسه عن السلطنة ، وسلمها إليه وكان سليم الأول ملكاً قهارًا وسلطاناً جباراً ، قوي البطش ، كثيرَ سفك الدماء ، توفي سنة =

الجركسيّ (١) في مصرَ واحتلَّ مدينة غزة في طريقهِ ودخلَ القاهرة بعد قتالٍ عنيفِ سنة ٩٢٣ هـ ثلاث وعشرين وتسعمئة (٢).

وبعدَ وفاة السلطان سليم سنة ٩٢٦ هـ ست وعشرين وتسعمئة وتولّي ابنه سليمان القانوني (٣) . . السلطة بلغت الدولة العثمانية في عهده أوجَ عظمتها ، وكمالَ سلطانها . وذلك بتوفيق الله تعالى ، ثم بذكاء السلطان سليمان ودهائه ، وامتداد سلطانه ثمان وأربعين سنة حتى توفي سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة (٤) .

وجاء بعده على السلطةِ ابنُهُ سليم<sup>(ه)</sup> الثاني وامتدَّ حكمُهُ ثماني

= ۹۲۱ هـ ست وعشرين وتسعمئة .

انظر و شذرات الذهب ج ٨ / ١٤٣، الكواكب السائرة ج ١ ص ٢٠٨ ، .

(۱) طومان : هو طومان باي ، أبو النصر ، آخر ملوك الجراكسة ، بويع بالملك بعد مقتل قانصوه ، وقتله السلطان سليم الأول شنقاً ، وبمقتله دخلت مصر في حكم العثمانيين .

انظر و شذرات الذهب ج ٨ ص ١١٥ ، الأعلام ج ٣ ص ٢٣٣ ، .

- (۲) انظر «شذرات الذهب ج ۸ ص ۱۱۲ ، سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ۷۰ ،
   تاریخ الدولة العثمانیة ص ۷۱ ، الکواکب الساثرة ج ۱ ص ۲۰۸ .
- (٣) هو : سليمان خان بن السلطان سليم خان المعروف بالسلطان سليمان القانوني ، ولد سنة ٩٢٦ هـ ست ولد سنة ٩٠٠ هـ ست وعشرين وتسعمثة ، وكان عمره ستاً وعشرين سنة وهو من عظماء السلاطين العثمانيين .

توفي سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة .

انظر فشذرات الذهب ج ٨ ص ٣٧٦ ، سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٧٣ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ ،

- (٤) انظر اشذرات الذهب ج ٨ ص ٣٧٥، سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٧٣،
   تاريخ الدولة العثمانية ص ٧٩ ـ ١٠٧، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦.
- (٥) هو سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ولد سنة ٩٢٩ هـ تسع وعشرين وتسعمئة ، وتولى السلطة بعد وفاة والده سنة ٩٧٤ هـ أربع وسبعين وتسعمئة ، =

سنو ات<sup>(۱)</sup>

وبعدَ وفاته خلَفَهُ (٢) ابنهُ مراد ، (٣) ومدةُ حكمه عشرون سنةً وتسعة أشهر . وبعد وفاته خلَفَهُ (٤) ابنهُ محمد ، (٥) آخرُ منْ عاصرَ المؤلفَ من سلاطينَ العثمانيَّينَ .

ولكنّ الدولة العثمانية أخذت بعد وفاة سليمان القانوني في التقهقر تارة ، والوقوف تارة أخرى . وذلك بسبب تقاعس السلاطين عن الخروج إلى الجهاد وتفضيلهم البقاء مع الجواري والغلمان في الحدائق والقصور ، وإسناد أمور الدولة ، إلى الوزراء المغايرين للجنس العثماني

وعمره ثلاث وخمسون سنة ، بدأ في عمارة المسجد الحرام ولم يكمله ، وتوفي
 سنة ۹۸۲ هـ اثنتين وثمانين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٦ ، سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٩٤ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ » .

- (١) انظر « سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٥٦ ، شدرات الذهب ج ٨ ص ٣٩٦ » .
- (٢) انظر « سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ٩٧ » .
- ) هو : مراد بن سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ولد سنة ٩٥١ هـ إحدى وخمسين وتسعمئة ، وتولى السلطة بعد وفاة والده سنة ٩٨٢ هـ اثنين وثمانين وتسعمئة .

وأكمل عمارة المسجد الحرام سنة ٩٨٤ هـ أربع وثمانين وتسعمئة ، وتوفي سنة ١٠٠٣ هـ ثلاث وألف .

انظر «سمط النجوم العوالي جـ ٤ ص ٩٧ ، خلاصة الأثر جـ ٤ ص ٣٤١».

- (٤) انظر « سمط النجوم العوالي جـ ٤ ص ١٠٢ » .
- (٥) هو : محمد بن مراد بن سليم بن سليمان القانوني بن سليم الأول ، تولّى السلطة بعد وفاة والده سنة ١٠٠٣ هـ ثلاث وألف ، وجاهد الإفرنج بنفسه وعاد منتصراً.
  - توفي سنة ١٠٢٢ هـ. اثني عشرة وألف .

انظر «سمط النجوم العوالي ج ٤ ص ١٠٢ ، خلاصة الأثر ج ٤ ص ٢١٦».

#### المبحث الثاني الحالة العلمية والثقافية

كان طلب العلم في هذا العصر على أيدي المشائخ ، كما كان في العصر السابق له ، فلكل طالبِ علم أساتذته ومشايخه ، الذين يتلقّى العلوم عنهم . ولكلِّ عالم تلاميذه وطَّلابه الذين يدرسون عليه .

وكان السلطان سليمًان القانوني يحبّ العلم والعلماء (٢) .

وفي عهده أدخل تغييرات على نظام العلماء والمدرسين ، الذي وضعه محمد الفاتح (٣) ، وجعل أعلى الوظائف العلمية وظيفة المفتى (٤) .

وأنشأ المدارس العظيمة ، أعظمها دار الحديث السليمانية ، (٥) وأمر بتعمير مدرسة التكيّة بدمشق (٦)

انظر «شذرات الـذهـب ج ٧ ص ٣٤٤ ، سمط النجـوم العـوالـي ج ٤ ص ٦٦ » .

- (٤) انظر « تاريخ الدولة العثمانية ص ١٠٨ » .
- (٥) انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ »
- (٦) دمشق بكسر أوله وفتح ثانيه مدينة بالشام، وهي عاصمة سوريا الآن ، سمّيت بذلك لأنهم دمشقوا في بنائها ، أي : أسرعوا .

يقال : ناقة دمْشق : أي سريعة ، وقيل : سميت بدماشق بن نمروذ بن كنعان =

<sup>(</sup>۱) انظر « تاريخ الدولة العثمانية ص ۱۰۸ » .

<sup>(</sup>۲) انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ » .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن سلطان مراد خان الملقب بالفاتح . ولد سنة ٨٣٥ هـ خمس وثلاثين وثمانمئة ، وتول السلطة سنة ٨٥٦ هـ ست وخمسين وثمانمائة ، وكانت مدة ولايته إحدى وثلاثين سنة ، وهو من أعظم سلاطين آل عثمان . توفي سنة ٨٨٦ هـ ست وثمانين وثمانمئة .

ومدرسة بمكة ، (١) ، ومدرسة عظيمة شرطها للمفتي (٢) . وكانت حركة التأليف في عصر المؤلّف مستمرة على ما كانت عليه في العصور السابقة له ، بعد عصر الاجتهاد .

وبرز في هذا العصر رجال مشهورون ، وعلماء مؤلفون ومبدعون .

من أبرزهم شيخ المؤلف زين بن نجيم المصري (٣) ، الذي نهج في مؤلفاته على منوال محدث ، وعرض الفقه الإسلامي عامةً من خلال مذهب الأحناف بصياغة عرفت به واشتهر بها ، ألا وهي القواعد والضوابط الفقهية ، وذلك ما تجلى في كتابه الأشباه والنظائر (٤) .
ومن فقهاء الشافعية : محمد بن محمد الشربيني (٥) ، مؤلف

انظر المعجم البلدان ج ٢ ص ٤٦٣ : معجم مما استععجم ج ٢

ص ٥٥٦». ١) انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٦ ، سمط النجوم العوالي ج ٤

۱) الطر « الكواكب الساكرة ج ١٠٩٠ ، سمط اللبكوم الكواكي ج ١ ص ١٠٠ » .

 <sup>(</sup>۲) انظر «: الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٧ » (٣) انظر ترجمته ص (٢٥) .
 (٣) انظر « رسائل ابن نجيم المقدمة ص د »

<sup>(</sup>٤) وكتاب الأشباه والنظائر كتاب مطبوع ومتداول ومشهور ، وهو آخر مؤلفاته

أَلْفُه سنة ٩٦٩ هـ تُسع وستين وتسعمئة . انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٩٩ » .

<sup>(</sup>٥) هو: محمد بن أحمد الشربيني ، شمس الدين المعروف بالخطيب أخذ عن الشيخ أحمد البرلسي ، الملقب عميرة ، والشهاب الرملي وغيرهما وأجازاه بالتدريس والإفتاء ، فدرس وأفتى ، وألف مجموعة من الكتب من أشهرها مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج

توفي سنة ٩٧٧ هـ سبع وسبعين وتسعمئة .

انظر « شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٨٤ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ٧٩ ، هدية العارفين ج ٢ ص ٢٥٠ .

مغنى المحتاج<sup>(١)</sup>

ومن فقهاء الحنابلة: شرف الدين أبو النجا موسى بن أحمد بن موسى الحجاوي المقدسي (٢) مفتي الحنابلة في دمشق، الذي ألّف كتاب الإقناع وجرّد فيه الصحيح من مذهب الحنابلة (٣).

ومنهم كذلك: تقي الدين محمد بن شهاب الدين أحمد الفتوحي (٤) صاحب منتهى الإرادات (٥) .

وقد أفرد نجم الدين الغزي (٦) تراجم أعيان هذا العصر في كتابه

<sup>(</sup>۱) انظر و شذرات الذهب ج ۸ ص ۳۸۶ ، وكتاب مغني المحتاج كتاب مشهور ومطبوع ومتداول .

 <sup>(</sup>۲) هو: شرف الدين موسى بن أحمد بن موسى بن عيسى بن سالم المقدسي
 الحنبلي المعروف بالحجاوي . كان إماماً بارعاً أصولياً فقيهاً محدثاً ، له عدة
 مؤلفات منها :

شرح المفردات ، واختصار المقنع ، وشرح منظومة الآداب وغيرها .

توفي سنة ٩٦٠ هـ ستين وتسعمئة .

انظر ): شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٢٧ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٤٨١ ، .

<sup>(</sup>٣) انظر شذرات الذهب ج ٨ ص ٣٢٧ .

وكتاب الإقناع طبع مع شرحه كشاف القناع لمنصور بن يونس البهوتي وهوكتابٌ مشهورٌ ومتداول .

<sup>(</sup>٤) هو : محمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحي الشهير بابن النجار ، فقيه حنبلي مصري ، ولد بالقاهرة سنة ٨٩٨ هـ ثمان و تسعين وثمانمائة ، وتوفي سنة ٩٧٢ هـ اثنتين وسبعين وتسعمئة .

انظر "شدّرات الذهب ج  $\Lambda$  ص  $79^{\circ}$ ، معجم المؤلفين ج  $\Lambda$  ص  $70^{\circ}$ ، الأعلام ج  $\Gamma$  ص  $\Gamma$  ».

<sup>(</sup>٥) انظر دشذرات الذهب ج ۸ ص ٣٩٠»، وكتاب منتهى الإرادات، طبع مع شرحه المسمى دقائق أولى النهى لمنصور بن يونس البهوتي وهو مشهور ومتداول.

 <sup>(</sup>٦) هو : محمد بن محمد بن محمد بن أحمد بن عبد الله بن مفرج بن بدر نجم
 الدين الغزي ، ولد بدمشق سنة ٩٧٧ هـ سبع وسبعين وتسعمئة . نشأ في بيت =

المشهور: الكواكب السائرة (١) في أعيان المئة العاشرة، وهي ظاهرة في التأليف، جرى عليها العمل قبله في قرنين سابقين (٢)

ومع كثرة المؤلفين في هذا العصر ، وفشو التباهي بكثرة التأليف إلا أن معظم مؤلفات هذا العصر تجدها شرحاً لمتن ، أو تعليقاً على مؤلف نفيس ، أو اختصاراً لكتاب ذاع صيته ، تقريباً لمادته ، أو وضع حواشي وفهارس له ولكن هذا لاينفي الإبداع في هذا العصر ، فقد كان للنقد والتحليل والتتبع ومعالجة المستجدات رجالٌ كثيرون منهم من ذكرت وغيرهم كثيرٌ

<sup>==</sup> علم وفضل ، وبلغت مؤلفاته أكثر من ثلاثين مؤلفاً توفى سنة ١٠٦١ هـ إحدى وستين وألف .

انظر « الكواكب السائرة ج ١ المقدمة ص ك وما بعدها . خلاصة الأثر ج ١ ص ١٣٥ ه .

<sup>(</sup>١) الكواكب السائرة : كتاب مشهور ومطبوع ، ترجم فيه مؤلفه لأعيان المئة العاشرة ، وجعلهم فيه ثلاث طبقات :

الطبقة الأولى من توفي في هذا القرن قبل سنة ٩٣٤ أربع وثلاثين وتسعمئة.

والطبقة الثانية: من توفي بعدهم حتى سنة ٩٦٧ هـ سبع وستين وتسعمئة والطبقة الثالثة: من توفي بعدهم حتى سنة ١٠٠٠ هـ .

انظر «الكواكب السائرة ج ١ المقدمة ص ب » .

 <sup>(</sup>۲) فقد ألّف ابن حجر الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة وألف السخاوي الضوء اللامع لأهل القرن التاسع .

#### الفصل الرابع

#### طلبه العلم ومشايخه

أخذ المؤلف ببلده أنواع الفنون ، عن الشمس محمد (١) بن المشرقي الغزي مفتي الشافعية بغزة .

ثم رحل إلى القاهرة (٢) أربع مراتٍ ، آخرها في سنة ٩٩٨ هـ ثمان وتسعين وتسعمئة . . . وتفقه بها على الشيخ الإمام زين بن إبراهيم بن نجيم (٣) ، صاحب البحر الرائق ، وعلى الشيخ أمين الدين بن

(۱) هو محمد بن محمد بن علي ، الشميخ العلامة ، الحافظ شمس الدين أبو عبد الله الغزي الأزهري الشافعي ، المعروف بابن المشرقي .

ولد بغزة أوائل صفر سنة ٩٠٠ هـ. تسعمئة .

أخذ عن القاضي زكريا ، والشيخ عبد الحق السنباطي ـ والقاضي الكمال الطويل . والجمال الصالحي ـ والشيخ شمس الدين الطحان ـ والشهاب أحمد بن شعبان ـ وكمال الدين بن حمزة .

ومن أبرز من أخذ عنه \_غير المؤلف \_ الشيخ محمد بن كسبائي ، توفي سنة . ٩٨٠ هـ ثمانين وتسعمئة .

انظر « الكواكب السائرة ج  $^{4}$  ص  $^{7}$  -  $^{7}$  انظر « الكواكب السائرة ج  $^{8}$  ص  $^{7}$ 

(٢) القاهرة: مدينة عظيمة وهي الآن عاصمة جمهورية مصر العربية ومن المدن الكبرى في العالم.

انظر «معجم البلدان ج ٤ ص ٣٠١ ، مراصد الاطلاع ج ٣ ص ١٠٦٠ ، قسمات العالم الإسلامي المعاصر ص ٣٠٢ .

(٣) هو : زين بن إبراهيم بن نجيم ، الشيخ العلامة ، المدقق الفهامة ، زين العابدين =

عبد العال<sup>(۱)</sup> وعلى الشيخ علي بن أمر الله الخنّائي<sup>(۲)</sup> ، ثم رجع إلى

= الحنفي .

ولدُ سنة ٩٢٦هسنت وعشرين وتسعمئة .

أخذ العلوم عن جماعة منهم شرف الدين البلقيني ، وشهاب الدين بن الشلبي ، والشيخ الكبير أمين الدين بن عبد العال ـ وأبو الفيض السلمي . أفتى ودرس وانتفع به خلائق .

من مؤلفاته : البحر الرائق شرح كنز الدقائق ، الأشباه والنظائر ، رسائل ابن جيم .

توفي سنة ٩٧٠ هـ سبعين وتسعمئة ، وقيل ٩٦٩ هـ تسع وستين وتسعمئة . انظر « الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٥٤ ، الاعلام ج ٣ ص ٥٤ ، هدية العارفين ج ٥ ص ٣٧٨ » .

(۱) هو أمين الدين محمد بن عبد العال ، الشيخ الإمام العلامة ، كانت أمه حبشية ولم أقف على تاريخ ولادته .

نشأ في بيت علم وخير وفضل .

أخذ العلوم عن جماعةٍ منهم : الشيخ برهان الدين الطرابلسي ، وأفتى الناس ووقفوا عند قوله .

وممن أخذ عنه عنير المؤلف الشيخ محمد العلمي مفتي القدس . توفي سنة ٩٦٨ هـ ثمان وستين وتسعمتة وقيل ٩٧١ هـ أحدى وسبعين

ري تسعمئة . تسعمئة . انظ «الكماك ، السائرة - ٣ م ٦٥ ، حررة السائرة - ٣ م ٢٥ ، حررة السائرة - ٢ ، ١٠٠٧

انظر «الكواكب السائرة ج ٣ ص ٦٥ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٢٤٧ ، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٧٣ .

(٢) هو: علي جلبي بن أمر الله بن عبد القادر الحميدي الرومي الشهير بابن
 الخناثي .

ولد سنة ٩١٦ هـ ستة عشر وتسعمئة ، توفي سنة ٩٧٩ هـ تسع وسبعين وتسعمئة .

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٧٤٨ ، الكواكب السائرة ج ٣ ص ١٨٧ \_ ذكره باسم علي باسم علي إسرافيل قنالي زاده ـ : الأعلام ج ٤ ص ٢٦٤ وذكره باسم علي الخنالي ، ووجّه ذلك بأن لفظ « لي » في الخنالي علامة النسبة في التركية ، وهي بمقابلة ياء النسب في العربية » .

بلده ، وقد تفوّق في كثيرٍ من العلوم ، فقصده الناس للفتوى .

قال المحبي (١) ... « ذكره جدّي القاضي محبّ الدين (٢) في رحلته إلى مصر ، ووصفه بأوصاف جليلة ، وذكر ما وقع بينهما من المحاورة . قال ثم اتسعت معه دائرة المخاطبة واستطرد القول بطريق المناسبة ، إلى ذكر رحلته إلى بلدتنا حماة (٣) المحروسة ، وتغزّل لنا بوصف ما فيها من تلك الأماكن المأنوسة ، ثم سألني عمن يعهده فيها من

والمحبّي: هو محمد أمين بن فضل الله بن محبّ الله بن محبّ الدين محمد بن أبي بكر تقي الدين بن داود الحموي الأصل.

ولد بدمشق سنة ١٠٦٠ هـ ستين وألف وتوفي سنة ١١١١ هـ إحدى عشر ومئة وألف .

من مؤلفاته : خلاصة الأثر في تراجم أعيان القرن الحادي عشر مطبوع . الناموس حاشية القاموس ـ الدر المرصوف في الصفة والموصوف ـ قصد السبيل فيما في لغة العرب من الدخيل ـ المعوّل عليه في المضاف والمضاف إليه .

انظر " هدية العارفين ج ٦ ص ٣٠٧ ، الأعلام ج ٦ ص ٤١ » .

(٢) هو: محمد بن تقي الدين أبو بكر بن داود بن عبد الرحمن بن عبد الخالق العلواني الحموي محبّ الدين أبو فضل المحبي الدمشقي الحنفي . ولد سنة ٩٥١ هـ إحدى وخمسين وتسعمئة وتوفي سنة ١٠١٦ هـ ستة عشر وألف .

له من المؤلفات حادي الأظعان النجدية إلى الديار المصرية \_شرح منظومة ابن الشحنة في الأحكام \_ وغيرها . انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٧ ، الاعلام ج ٦ ص ٥٩ » .

(٣) حماة : مدينة كبيرة عظيمة من مدن سوريا بالشام ، تشرف على نهر العاصي ،
 في طرفها قلعة عظيمة ، عجيبة في حصنها ، وإتقان عمارتها وهي مدينة قديمة ذكرها امرؤ القيس في شعره فقال :

تقطّع أسبابُ اللَّبات في والهوى عشية جاوزنا حماة وشيزرا بسير يضِع العَودُ من يَعذَرا أَخُو الجهد لايُلُوي على من تَعذَرا انظر «معجم البلدان ج ٢ ص ٣٠٠ ، معجم ما استعجم ج ٢ ص ٤٦٦ ، مراصد الاطلاع ج ١ ص ٤٢٣ ، منجم العمران ج ٢ ص ١٧٧ »

<sup>(</sup>١) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ٢٠ ».

أفاصل الأصحاب ، فكان سائل دمع مقلتي (١) الجواب . ثم حدثنا بكثير من حسن المحاضرات ، ولطيف المحاورات ، التي تصدر بينه وبين فاضلها : (٢) المرحوم سيدي الشيخ محمد (٣) بن الشيخ علوان ، وكان (٤) يتعجب من فصاحته وبلاغته ، التي حارت فيها العقول والأذهان ، ويمدح فضائله وفواضله الغزار ، ويذكر صفاء العيش الذي قضاه في صحبته في تلك الديار » .

انظر «تهذيب الأسماء واللغات ج ٤ ص ١٤٠، القاموس المحيط ج ٤ ص ٥١ ».

 (٣) هو: محمد بن علي بن عطية بن علوان شمس الدين الحموي الشافعي أخذ العلم عن والده - وصنف كتاب مصباح الهداية ومفتاح الولاية . وتحفة الحبيب .

توفي بمدينة حماة في أوائل رمضان سنة ٩٥٤ هـ اربع وخمسين وتسعمئة . انظـر « الكــواكــب الســائــرة ج ٢ ص ٥٠ ـ ٥١ ، هــديــة العــارفيــن ج ٦ ص ٢٤١ » .

(٤) أي : المؤلف .

<sup>(</sup>١) المقلة: شحمة العين التي تجمع السواد والبياض.

<sup>(</sup>۲) أي : حماة .

# الفصل الخامس منزلته العلمية

كان المؤلف إماماً فاضلاً كبيراً ، حسن السمت ، قوي الحافظة ، واسع الاطلاع ، كثير الإفادة والتأليف ، تصدر للفتوى والتدريس ، وأجله العلماء ، وانضم إلى حلقته كثيرٌ من رواد العلم والمعرفة . وبالجملة فلم يبق في أواخر حياته من يساويه في الدرجة (١) .

<sup>(</sup>١) انظر ﴿ خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ ـ : رد المحتار ج ١ ص ١٩ »

#### الفصل السادس تلاميذه:

انتفع بالمؤلف خلق كثير ، وتخرج على يديه جماعة من العلماء ، منهم : ولداه (۱) صالح (۲) . . . ومحفوظ (۳) . . ومنهم الشيخان (٤) أحمد ومحمد (٥) ابنا عمّار ، والشيخ (٦) عبد

(١) انظر ﴿ خلاصة الأثر اج ٤ ص ٢٠ ٪ .

(٢) هو صالح بن محمد أبن عبد الله التمرتاشي .

ولد سنة ٩٨٠ هـ ثمانين وتسعمئة .

كان فاضلاً متبحّراً في العلم بحّاثاً ، وله إحاطةً بفروع المذهب أخذ عن والده ، ورحل إلى مصر ، وأخذ عن علمائها ، وتصدر فيها بعد وفاة والده ، ونفع الناس في الفتاوي والتآليف القيمة ، توفي سنة ١٠٥٥ هـ خمس وخمسين وألف .

انظر « خلاصة الأثر ج ٢ ص ٢٣٩\_ ٢٤٠ ، هدية العارفين ج ٥ ص ٤٢٣ » .

(٣) هو : محفوظ بن محمد بن عبد الله التمرتاشي .

كان فاضلاً ، بعيد الغور . تفقه على والده ، ثم رحل إلى القاهرة ، فأخذ بها عن شيخ الحنفية ، النور علي بن غانم المقدسي ، وعن الشيخ محمد بن محبّ الدين ، الشهير بابن الذئب .

وأخذ النحو عن أبي بكر الشنواني .

ثم رجع إلى بلده ، فأفاد ، وانتفع به جماعة منهم أخوه الشيخ صالح المتقدم ذكره .

توفي سنة ١٠٣٥ إهـ خمس وثلاثين وألف .

انظر « خلاصة الأثر ج ٤ ص ٣١٥\_٣١٦ » .

(٤) انظر « خلاصة الأثراج ٤ ص ٢٠ » .

(٥) لم أقف على ترجمة لهما .

(٦) انظر « الدر المختار ج ١ ص ١٩ »

النبى<sup>(١)</sup> الخليلى

وانتفع  $(7)^{}$  به من أهالي القدس ـ البرهان الفتياني  $(7)^{}$  ، والشيخ عبد الغفار العجمي  $(4)^{}$  مفتى القدس .

(۱) هو : عبد النبي الخليلي . نسبة إلى الخليل إحدى مدن فلسطين ، من مشائخة المؤلف ، وممّن تتلمذ عليه محمد علاء الدين الحصكفي مؤلف الدر المختار . انظر « الدر المختار ج ١ ص ١٩ \_

حاشية الطهطاوي على الدر المختار ج ١ ص ١٣ ٪ .

ومما ينبغي التنبيه عليه هنا ، أنه لآيجوز التسمي بعبد النبي ، لأن العبادة كلّها لله تعالى ، وصرف شيىء منها لغيره لايجوز ، والأولى لمن سمّي بهذا الاسم أن يسمى نفسه عبد ربّ النبيّ .

(٢) انظر الخلاصة الأثر ج ٤ ص ٢٠ » .

(٣) هو: محمود بن صلاح الدين أيوب بن أبي المكارم عيسى القدسي الحنفي المعروف بالفتياني ـ كان زاهداً في الدنيا ، ملازماً لتلاوة القرآن ، تولى إمامة الصخرة ، واستمر إلى أن توفي في المحرّم سنة ١٠٤٣ هـ ثلاث وأربعين وألف .

من مؤلفاته ـ التذكرة المشهورة على الألسنة .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٤١٥ ـ

إيضاح المكنون ج ٣ ص ٢٧٧ \_ خلاصة الأثر ج ٤ ص ٣١٨ .

 (٤) هو : عبد الغفار بن يوسف جمال الدين بن محمد شمس الدين بن محمد ظهير الدين القدسي الحنفي المعروف بالعجمي ، من أعيان علماء عصره ، كان عالماً وجيهاً متواضعاً .

أخذ العلوم عن أبيه ، ومجموعة من العلماء في كلّ فنِ ، رحل إلى القاهرة ِ مرتين .

الأولى : سنة ٩٩٣ هـ ثلاث وتسعين وتسعمئة .

والثانية : سنة ١٠٢٢ هـ اثنيتن وعشرين وألف .

أخذ عنه جماعة منهم ابنه هبة الله مفتى القدس .

كانت ولادته سنة ٩٧٣ ثلاث وسبعين وتسعمئة ، وكانت وفاته نهار الخميس غرة ذي القعدة سنة ١٠٥٧ هـ سبع وخمسين وألف .

انظر ١ خلاصة الأثر ج ٢ ص ٤٣٣ ، .

#### الفصل السابع مؤلفاته

المؤلف له باع طويل في القدرة على التأليف والاستنباط ، ونقد الآراء وتوجيهها .

فألف التآليف الفريدة المتقنة ، وخلّف جملةً من الكتب الصالحة التي كانت ذخيرةً فقهيةً ، وتراثاً خالداً .

شاع ذكر بعضها ، وانتفع به الناس ، واهتم به بعض الفقهاء ، وتوالوا عليه شرحاً وتعليقاً وتبويباً .

من هذه الكتب:

١ ـ تنوير الأبصار وجامع البحار:

وهو متن في الفقه ، جليل المقدار جمّ الفائدة ، جمع فيه مؤلفه مسائل المتون المعتمدة ، عوناً لمن ابتلي بالقضاء والفتوى ، وهو كتابٌ مطبوعٌ متداولٌ .

دقّق في المسائل كلّ التدقيق ، ورزق فيه مؤلفه التوفيق فاشتهر في الآفاق ، وهو من أنفع كتبه . فرغ من تأليفه في المحرّم سنة ٩٩٥ هـ خمس وتسعين وتسعمئة (١)

<sup>(</sup>۱) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ۱۹ ، رد المحتار ج ١ ص ۱۹ » .

<sup>(</sup>٢) هو مصطفى بن عبد الله بن محمد القسطنطيني الرومي الأديب الفاضل، الحنفي، الشهير بكاتب جلبي، أو بحاجي خليفة.

توني سنة ١٠٦٧ سبع وستين وألف .

صنف مجموعة من الكتب النافعة ، في شتى العلوم والفنون ، من التراجم =

الظنون (١) ، كما ذكره المحبي في خلاصة الأثر (٢) ، عند ترجمته للمؤلف وذكره البغدادي (٣) في هدية العارفين (٤) ، عند ترجمته للمؤلف كذلك .

واعتنى بشرحه جماعة ، منهم : العلامة محمد بن علي الحصكفي (٥) فشرحه في كتابين :

الأوُّل : سماه خزَّائن الأسرار وبدائع الأفكار في شرح تنوير

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٤٤٠ ، الأعلام ج ٧ ص ٢٣٦ ، .

انظر المعجم المؤلفين بم ٢ ص ٢٨٩ ، الأعلام بم ١ ص ٣٢٦ ، إيضاح المكنون ج ٣ ص ١٥٨ » .

والحصكفي : بفتح الحاء وسكون الصاد وفتح الكاف نسبة إلى حصن كيفا ، وهو من ديار بكر على نهر دجلة بين جزيرة ابن عمر وميافارقين .

له تصانيف بالفقه وغيره منها : الدرّ المختار شرح تنوير الأبصار ، وشرح الملتقي ـ وشرح المنار في الأصول وشرح القطر في النحو وغيرها .

توفي في عاشر شهر شوال سنة ١٠٨٨ هـ ثمان وثمانين وألف ، وعمره ثلاث رستون سنة .

انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٥ ، رد المحتار ج ١ ص ١٥ .

والتاريخ والجغرافيا والأشعار والفتاوى وغيرها .

من أهم كتبه المتداولة : كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون \_ في جلدين .

<sup>(</sup>۱) انظر « کشف الظنون ج ۱ ص ۵۰۱ ».

<sup>(</sup>٢) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

<sup>(</sup>٣) البغدادي : هو إسماعيل بن محمد أمين بن سليم الباباني أصلاً البغدادي مولداً ومسكناً ، مؤرخٌ وأديبٌ ، عالمٌ بالكتب ومؤلفيها من مؤلفاته ، إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون \_ هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين توفي سنة ١٣٣٩ هـ تسع وثلاثين وثلاثمئة وألف .

<sup>(</sup>٤) انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن علي بن محمد بن علي بن عبد الرحمن بن محمد بن جمال الدين بن حسين بن زين العابدين الحصنى الحصكفى مفتى الشام .

الأبصار ، ذكره البغدادي (١) .

وأما الثاني فقد سماه: « الدرّ المختار شرح تنوير الأبصار »

وقد قام محمد أمين (٢) ، الشهير بابن عابدين ، بوضع حاشية لهذا الشرح في ست مجلدات سماها « ردّ المحتار على الدرّ المختار شرح تنوير الأبصار » وقد أكمل تسويد هذا الكتاب وتوفي دون إكمال تسفه (٢)

فقام نجله محمد علاء الدين أفندي (٤) بإتمام ذلك وإكماله في

(۱) انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٦ ، ايضاح المكنون ج ٣ ص ٤٢٨ » . ويوجد أيضاح في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٠١٠٤

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢٩٣ » . (٢) هو محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز عابدين الدمشقي ، فقيه الديار الشامية ، وإمام الحنفية في عصره .

ولد في دمشق سنة ١١٩٨ هـ ثمان وتسعين ومئة وألف وتوفي بها سنة ١٢٥٢ هـ اثنين وخمسين ومئتين وألف .

من مؤلفاته: ردّ المحتار على الدرّ المختار - العقود الدرية في تنقيح الفتاوي الحامدية - نسمات الأسحار على شرح المنار الرحيق المختوم في الفرائض . وغير ذلك كثير .

انظر « قرة عيون الأخيار ج V ص V وما بعدها ، الأعلام ج V ص V ، هدية العارفين ج V ص V » .

(٣) انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٥ » .

(٤) هو محمد علاء الدين بن محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز الدمشقي ، فقيه حنفي من علماء دمشق ، ولد سنة ١٢٤٤ هـ أربع وأربعين ومئتين وألف . ولى كثيراً من المناصب في القضاء وغيره .

من مؤلفاته قرة عيون الأخيار ـ معراج النجاح شرح نور الإيضاح ـ الهدية علائية .

توفي بالقاهرة سنة ١٣٠٦ هـ ست وثلاثمئة وألف انظر « الأعلام ج ٦ ص ٢٧٠ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٣٨٨ » . مجلدين ، وسماهما : « قرة عيون الأخيار تكملة رد المحتار شرح تنوير الأبصار » .

وهذه الحاشية على الدر المختار لمحمد أمين ونجله محمد علاء الدين من الكتب المعتمدة في مذهب الأحناف في زماننا وهو كتاب مطبوع ومشهور ومتداول .

كما قام محمد صالح بن عبد الله المدني (١) المعروف بقاضي زاده بوضع حاشية على الدرّ المختار . سمّاها « نخبة الأفكار على الدرّ المختار »(٢) .

وقام كذلك أحمد بن بكر العكي $\binom{(n)}{2}$  ، بوضع حاشية على الدرّ المختار . ذكر ذلك البعدادي $\binom{(1)}{2}$  .

ولكنّه أورد اسم الكتاب فقال:

« حاشية على تنوير الأبصار شرح الدرّ المختار » والصحيح العكس .

<sup>(</sup>١) هو محمد صالح بن عبد الله المدني الحنفي ، المعروف بقاضي زاده .

من مؤلفاته : أسنى المطالب بجواب الشريف أحمد بن غالب الضوء المنير في شرح المنسك الصغير .

نخبة الأفكار على الدرّالمختار .

<sup>ُ</sup> انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٥، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٨٤، كشف الظنون ج ٢ ص ١٨١٠ »

<sup>(</sup>٢) انظر « إيضاح المكنون ج ٤ ص ٦٣٠ »

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن بكر بن محمد بطحيش العكي ، المفتي الحنفي ، المتوفي سنة ١١٤٧ هـ سبع وأربعين ومئة وألف ـ من مؤلفاته : شرح ملتقى الأبحر في الفروع ، شرح منظومة ابن الشحنة في الفرائض وغيرها .

انظر « سلك الدرر ج ١ ص ١٥٢ ، هدية العارفين ج ٥ ص ١٧٢ ، الأعلام ج ١ ص ١٠٥ ـ وقال : إن صحة نسبه البطحيشي كما في مخطوطة كتابه .

<sup>(</sup>٤) انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ١٧٢ » .

ولأحمد الطهطاوي(١) حاشية على الدر المختار شرح تنوير الأبصار ، وهو مطبوعٌ في أربع مجلدات .

وممّن اعتنى بشرح تنوير الأبصار: الملا حسين بن إسكندر الرومي (٢) ، نزيل دمشق . سمى شرحه «الجوهر المنير في شرح

وشرحه كذلك الشيخ عبد الرزاق بن خليل بن جنيد الرومي (٤) ،

(١) هو أحمد بن محمد بن إسماعيل الطهطاوي المصري ، مفتي الحنفية في القاهرة . حضر والده إلى طهطا وسكن بها .

من مؤلفاته حاشية على الدرّ المختار ، وحاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح .

توفي في الخامل عشر من شهر رجب سنة ١٢٣١إحدى وثلاثين ومثتين وألف .

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ١٨٤ ، الأعلام ج ١ ص ٢٤٥ » . (٢) هو حسين بن إسكندر الرومي الحنفي .

له مؤلفات عديدة منها: الجوهر المثير في شرح التنوير ، والجوهرة المنيفة في شرح وصية الإمام أبي حنيفة ـ الفوائد الفاخرة في أمور الآخرة ـ كنز السعادة في بيان كلمة الشهادة وغيرها .

توفي في حدود سنة ١٠٨٤ أربع وثمانين وألف .

انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٣٢٣ ، الأعلام ج ٢ ص ٢٣٣ » . (٣) انظرا هدية العارفين اج ٥ ص ٣٢٣

ويوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم

انظر الهرس الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢٧٤ » .

(٤) هو عبد الرازق بن خليل بن جنيد الرومي الحنفي ، نزيل دمشق ركن الدين أبو الأسرار .

من مؤلفاته : منير الأفكار شرح تنوير الأبصار : في تسع مجلدات . توفى في حدود ١٢٠٠ هـ مئتين وألف . وسمى شرحه « منير الأفكار شرح تنوير الأبصار »(١)

وشرحه كذلك محمد بن عبد الله البرسوي الحنفي (٢) سماه « تبصير الأنوار في شرح تنوير الأبصار (٣) » .

وذكر المحبي  $\frac{(3)}{2}$ ، أن المولى محمد الأنكوري  $\frac{(3)}{2}$  كتب عليه كتابات في غاية التحرير والنفع .

وممن قام بنظم تنوير الأبصار موسى بن أسعد المعروف بالمحاسني (٦) ، سماه : « خلاصة التنوير وذخيرة المحتاج والفقير في

انظر «هدية العارفين ج ٥ ص ٥٦٨ ، معجم المؤلفين ج ٥ ص ٢١٧ » . ويلاحظ هنا أن ذكر وفاته في حدود مئتين وألف مشكل ، فإنّ المحبي المتوفى سنة إحدى عشر ومئة وألف ، قد ذكر في كتابه خلاصة الأثر عند ذكر ترجمة المؤلف ، أنّ ممّن قام بشرح تنوير الأبصار الشيخ عبد الرازق مدرس بالناصرية ، فإن كان هو المقصود هنا ، فإنه مما لا شكّ فيه ، أن تحديد وفاة المترجم له في حدود مئتين وألف خطأ .

<sup>(</sup>١) انظر «إيضاح المكنون ج ٤ ص ٥٩٥ .

<sup>(</sup>٢) هـو محمد بن عبد الله البرسوي الحنفي ، الشهير بالمصنف ، توفي مدرساًبمدرسة أورخان سنة ١٠٨٨ هـ ثمان وثمانين وألف .

من مؤلفاته : تبصير الأنوار في شرح تنوير الأبصار .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٩٥ ، معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٢٠٣ » .

<sup>(</sup>٣) انظر ا إيضاح المكنون ج ٣ ص ٢٢٣ ٥ .

 <sup>(</sup>٤) انظر « خلاصة الأثرج ٤ ص ١٩ » .

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن حسين الأنكوري ، وربما قيل الأنقوري نسبة إلى أنقرة \_ عاصمة تركيا ، ولد بها ، وتعلم بالقسطنطينية ، فقيه حنفي من علماء الروم ، ولي قضاء بني شهر ، ومصر والقسطنطينية .

من مؤلفاته ـ الفتاوي الأنقورية ـ تفسير آية الكرسي .

توفي سنة ١٠٩٨ هـ ثمان وتسعين وألف .

انظر «الأعلام ج ٦ ص ١٠٣ \_ معجم المؤلفين ج ١٠ ص ٢٣٤ \_ هدية العارفين ج ٦٠ ص ٣٠٠ ه

<sup>(</sup>٦) هو موسى بن أسعد بن يحيى بن أبي الصفا بن أحمد الدمشقي الحنفي ، =

نظم التنوير من الفروع »(١).

٢ ـ كتاب منح الغفار شرح تنوير الأبصار:

ذكره كلٌّ من البغدادي (۲) ، والمحبي (۳) ، وابن عابدين ( $^{(1)}$ ) وعليه حاشية لنجم الدين بن خير الدين الرملي ( $^{(0)}$ ) . سماها « لوائح الأنوار على منح الغفار » $^{(1)}$  .

ويوجد في مكتبة الأوقاف العامة عدة نسخ من هذا الكتاب ، كما أشير إلى ذلك في فهارس المكتبة المذكورة (٧) ، وكذا في دار الكتب الظاهرية (٨) بدمشق برقم ٢٥٧١ ورقم ٨٣٠١ ، ودار الكتب

= المعروف بالمحاسني ، توفي سنة ١١٧٣ ثلاث وسبعين ومئة وألف . من مؤلفاته \_\_ نظم التنوير وشرحه ، وغير ذلك .

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٤٨٢ » .

- (۱) انظر « المرجع السابق \_ فهرس دار الكتب الظاهرية ج ۲ ص ۲۰۲ » ويوجد في دار الكتب الظاهرية بدمشق نسخة مخطوطة من هذا الكتاب تحمل رقم ٤٤٥٦ . انظر « المرجع السابق » .
  - (٢) انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ ، .
    - (٣) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ ٥ .
      - (٤) انظر «ردّ المحتار ج ١ ص ١٩ » .
- (٥) هو تجم الدين بن خير الدين بن أحمد بن علي الوملي العمري الحنفي المتوفي في حدود سنة ١١٢١ هـ إحدى وعشرين ومئة وألف .

من مؤلفاته اللّاليء الدرّية في الفوائد الخيريّة ـ وهي تجريد حاشية والده لجامع الفصولين ـ

انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٤٨٩ » .

(٦) انظر «إيضاح المكنون ج ٤ ص ٤١٦ ـ ٥٧٦ وسماها في هدية العارفين عند ذكر ترجمة المذكور .

« نتائج الأفكار على منح الغفار في الفروع » .

(٧) انظر « الكشاف عن خزائن الأوقاف ص ٧٩ .

المستدرك على الكشاف ص ١٣٤ ».

(A) انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ٢١٤ » .

القطرية برقم ٨١٣ (١) .

وفي دار الكتبخانة بمصر برقم ١٣٨٢ \_ ١٨٣ (٢)

ُ ذكره كلُّ من المحبي (٢) وابن عابدين (٥) ، والبغدادي (٦) في هدية العارفين .

وأما في إيضاح المكنون (٧) ، فقد نسبه البغدادي إلى شمس الدين محمد بن عبد الله بن أبي بكر ، المعروف بابن الأبّار القضاعي البلنسي (٨) . وعند ترجمته لابن الأبّار المذكور . في هدية العارفين (٩) ، لم يذكر هذا الكتاب من مؤلفاته ، وإنما ذكره للمؤلف

<sup>(</sup>۱) انظر « فهرس دار الكتب القطرية ج ۱ ص ۳۰۱ » .

<sup>(</sup>٢) انظر « فهرس الكتبخانة ص ١٣٨ » .

<sup>(</sup>٣) ابن الهمام: هو محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميدالشهير بابن الهمام، ولد سنة ٧٨٨ هـ ثمان وثمانين وسبعمئة، كان أبوه قاضياً بسيواس ثم بالإسكندرية. أخذ العلم عن علماء بلده، وصنف تصانيف مشهورة منها: شرح الهداية \_ التحرير في الأصول.

توفى سنة ٨٦١ هـ إحدى وستين وثمانمئة .

انظر « الفوائد البهية ص ١٨٠ . ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٨٦ »

<sup>(</sup>٤) انظر" خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

<sup>(</sup>٥) انظر (د المحتارج ١ ص ١٩ »

<sup>(</sup>٦) انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ » .

<sup>(</sup>٧) انظر ايضاح المكنون ج ٣ ص ٩٧ ».

<sup>(</sup>٨) هو محمد بن عبد الله بن أبي بكر بن عبد الله بن عبد الرحمن أبو عبد الله القضاعي البلنسي المالكي ، المعروف بابن الأبّار الأندلسي . ولد سنة ٥٩٥ هـ خمس وتسعين وخمسمئة ، وتوفي سنة ١٥٨ هـ ثمان وخمسين وستمئة .

انظر" هدية العارفين ج ٦ ص ١٢٧ ، الأعلام ج ٦ ص ٢٣٣ » .

<sup>(</sup>٩) كما تقدم .

كما تقدم ، ولعل ذلك ناتج عن تشابه اسم المذكور باسم المؤلف ، وتشابه لقبه بلقبه .

ويوجد من هذا الكتاب نسخة مخطوطة في الكتبخانة بمصر رقم (١) .

٤ ـ معين المفتى على جواب المستفتى:

ذكره حاجي خليفة (٢) ، والمحبي (٣) ، وابن عابدين (٤) ، والبغدادي (٥) (أوله : حمداً لواجب الوجود . . . الخ :

ذكر في أوله: هذا من علم الكلام والأصول. قال: أردت أن أكتب فيه ماوقفت عليه من المسائل المحررة، ليكون عوناً لمن ابتلي بمنصب الفتوى. فرغ من تأليفه سنة ٩٨٥ هـ خمس وثمانين وتسعمئة) (٦٠)، وهو في مجلد كبير.

ويوجد منه نسخة مخطوطة في الكتبخانة (٧) بمصر رقم ١٣٥٨ وكذا في دار الكتب الظاهرية رقم ٥١٥٧ ـ ٨١٠٠ (٨)

وَفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية رقم ٩٤٥

٥ \_ تحفة الأقران:

وهو منظومة في الفقه الحنفي ، ذكره البغدادي في إيضاح المكنون (٩)

<sup>(</sup>١) انظر فهرس الكتبخانة بمصر ص ٦ » .

<sup>(</sup>۲) انظر « کشف الظنون نج ۲ ص ۱۷٤٦ »

<sup>(</sup>٣) انظر خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

<sup>(</sup>٤) انظرُّ رد المحتارُّ ج ا ص ١٩ » .

 <sup>(</sup>٥) انظر « هدية العارفين اج ٦ ص ٢٦٢ » .
 (٦) انظ « > ٠٠٠ الغان .

<sup>(</sup>٦) انظر « کشف الطنون ج ۲ ص ۱۷٤٦ » .

<sup>(</sup>V) انظر « فهرس الكتبخانة بمصر ص ١٣٣ » .

<sup>(</sup>٨) انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ١٨٧ »

<sup>(</sup>٩) انظر (إيضاح المكنون ج ٣ ص ٢٤١ » .

أولها:

نحمـدُ مـولانـا علـى الإنعـامِ إذْ خصّنـا بـالخَيْسرِ والإنعـامِ يوجد في مكتبة سشتربتي بأيرلندا نسخةٌ مخطوطةٌ منها (١) برقم / ٣٣٥٢ . ١ / ٣٣٥٢

وهي بخط المؤلف فرغ منها سنة ١٠٠٥ هـ .

وفي معهد المخطوطات العربية بالكويت نسخة مصورة منها تحت رقم ٨٣٦ / ١ .

كما في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور منها برقم ٣٣٥٢ / ١ .

٦ ـ عقد الجواهر النيرات في بيان خصائص الكرام العشرة الثقات:

ذكره البغدادي في إيضاح المكنون ( $^{(1)}$ ) ، وفيه هدية العارفين ( $^{(2)}$ ) .

وذكره ابن عابدين (١) باسم رسالة في العشرة المبشرين بالجنة .

وذكره المحبي (٥) باسم رسالة في خصائص العشرة المبشرين جنة .

أوَّله: حمداً لمولانا على ماأولانا.

٧ - الفوائد المرضية شرح القصيدة اللامية:

ذكره البغدادي في إيضاح المكنون<sup>(٦)</sup> ، وذكر أنه موجود بدار الكتب الشامية .

<sup>(</sup>١) انظرا فهرس المخطوطات المصورة في معهد المخطوطات العربية بالكويت ص ٨٤ ٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر ا إيضاح المكنون ج ٤ ص ١٠٦ ١ .

<sup>(</sup>٣) انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ ٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر (د المحتارج أ ص ١٩ ٤).

<sup>(</sup>٥) انظرا خلاصة الأثرَّ ج ٤ ص ١٩ ١ .

<sup>(</sup>٦) انظر الفضاح المكنون ج ٤ ص ٢١٠ ٥ .

وذكره المحبي (١) بقوله: شرح اللامية يقول العبد. وذكره ابن عابدين (٢) بقوله : شرح يقول العبد .

وذكره البغدادي في هدية العارفين (٣) باسم شرح بدء الأمالي ،

وهو المقصود هنا ، كما أشار إليه في إيضاح المكنون بقوله « الفوائد المرضية شرح القصيدة اللامية ـ أعني بدء الأمالي ـ وكما أشار إلى ذلك

حاجي خليفة في كشف الظنون (٤) .

 ٨ ـ رسالة النفائس في أحكام الكنائس : ذكرها البغدادي في هدية العارفين (٥) وفي إيضاح المكنون (٦)

وذكرها المحبي في خلاصة الأثر(٧) وابن عابدين في رد المحتار (۸)

- (١) انظر الخلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » . (۲) انظر" رد المحتار ج ا ص ۱۹ » .
- (٣) انظر « هدية العارفين ج٦ ص ٢٦٢ » .
- (٤) انظرہ کشف الظنون ج ۲ ص ۱۳۵۰ ۵ .
- حيث قال: « قصيدة يقول العبد \_ في الكلام للشيخ الإمام سراج الدين علي بن عثمان الأوشي الفرغاني الحنفي . . . وهي ستة وستون بيتاً أولهما : يقسول العبسد فسي بسدء الأمسالسي لتسوحيت بنظم كالبلآلسي

وإنسى السدهسر أدغسو اللبه واسعسي لمن بالخير يوماً قد دعالي (٥) انظر « هدية العارفين ج ٦ صل ٢٦٢ » .

- (٦) انظر " يضاح المكنون ج ٣ ص ٥٧٠ »
  - (٧) انظر «خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .
- (A) انظر اللر المختار ج ١ ص ١٩ ». (٩) هو محمد بن سعيد بن حماد بن محسن بن عبد الله الصنهاجي البوصيري، المتوفي سنة ٦٩٥ وخمس وتسعين وستمئة .
- من مؤلفاته : القصيدة الهمزية في المدائح النبوية ـ الكواكب الدرية في مدح =

ذكر ذلك البغدادي في إيضاح المكنون(١)

۱۰ ـ فتاوي التمرتاشي (۲) :

وهي ضمن مجموعة من فتاوى العلماء ، جمعها علي بن محمد الإستانبولي المعروف .....

خير البرية وهي المشهورة بقصيدة البردة .

انظر" هدية العارفين ج ٦ ص ١٣٨ ـ الأعلام ج ٦ ص ١٣٩ ـ الوافي بالوفيات ج ٣ ص ١٠٥ » .

وماينبغي التنبيه عليه هنا ، أنّ قصيدة البردة للبوصيري ، تتضمن كثيراً من الشركيّات والمغالاة في مدح النبيّ على الله ، ورفعه عن مستوى البشر ، ومما ورد فيها قوله :

يا أكرمَ الخلقِ مالي من ألوذُ به سواكَ عند حلولِ الحادث العَمَم إن له تكن في مَعادي آخذاً بيدي فضلاً وإلا فقل يازلة القدم فإنَّ من جودك المدنيا وضرتها ومن عُلومك علمُ اللوحِ والقلم انظر حوار مع المالكي في رد منكراته وضلالاته ص ١٠٠ ».

(١) انظر ايضاح المكنون ج ٤ ص ٢٣٣ » .

(۲) ذكر البغدادي عند ذكر ترجمة المؤلف أنّ من جملة مؤلفاته فرائض التمرتاشي .
 ولكني بتتبع ذلك في مظانة تبين لي أنّ الأصح أنّ هذا الكتاب لأحمد بن أبي
 ثابت التمرتاشي المتوفى سنة ٢٠١ هـ المذكورة ترجمته في هدية العارفين ج ٥
 ص ٨٩ والأعلام ج ١ ص ٩٧ وأنه ليس للمؤلف .

وذلك لأن حاجي خليفة ذكره في كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٤٦ لابن أبي ثابت ولم يذكره للمؤلف .

وكذا البغدادي في هدية العارفين ج ٥ ص ٨٩ ذكره لابن أبي ثابت عند ذكر ترجمته .

وكذا البغدادي لم يذكر هذا الكتاب في إيضاح المكنون .

وهو كتاب التزم فيه البغدادي ذكر أسماء الكتب التي فات ذكرها على حاجي خليفة ، أو أُلفّت بعده ، فلو كان هناك كتاب بهذا الاسم غير ما ذكره حاجي خليفة لابن أبى ثابت ، لذكره البغدادي في إيضاح المكنون .

وممّا يؤكد عدم صحة هذه النسبة ، تشابه لقب المؤلف بلقب المذكور .

برضائي (١) ، سمى المجموعة : نقد المسائل في جواب السائل . ذكر ذلك حاجي خليفة (٢) والبغدادي (٣) والمحبى (١)

ويوجد من هذا الكتاب نسخة مخطوطة في دار الكتبخانة تحت رقم ١٢٥٤ ورقم ٦٨٨٨ (٥).

وفي دار الكتب الظاهرية تحت رقم ٦٦٦٥ (٦).

١١ مواهب المنان شرح تحفة الأقران بدقائق مذهب النعمان:

ذكر ذلك المحبّي<sup>(٧)</sup>

وذكرها ابن عابدين (٨) باسم مواهب الرحمن.

ويوجد في مكتبة سشتربتي بأيرلندا نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٣٣٥٢ ؛ ٢(٩)

وهي بخط المؤلف فرغ منها في ٢١ ربيع الآخرة عام ١٠٠٦ هـ، وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور منها برقم ٣٣٥٢ / ٢، كما في معهد المخطوطات العربية بالكويت نسخة مصورة

(۱) هو علي بن محمد الإستانبولي المتخلص برضائي ، الحنفي الرومي ، القاضي بمصر توفي سنة ١٠٣٩ هـ تسع وثلاثينوالف .

من مؤلفاته: أدل الخيرات في الأدعية \_ الشهاب بطرد الذباب \_ نقد المسائل

في جواب السائل . انظر « هدية العارفين ج ٥ ص ٧٥٥ ، الأعلام ج ٥ ص ١٣ ، خلاصة الأثر

ج٣ ص ١٨٧ ١٠ .

(٢) انظر كشف الظنون ج ٢ ص ١٩٧٤».
 (٣) انظر هدية العارفين ج ٥ ص ٧٥٥ ».

(٣) انظر هدية العارفين ج ٥ ص ٧٥٥ . .
 (٤) انظر خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ ١ .

(٥) انظر« فهرس الكتبخانة ص ۸۸ » .

(٦) انظر فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ١٣ » .

(٧) انظر الخلاصة الأثرج ٤ ص ١٩ ١٠.

(A) انظر دردالمحتارج ۱:ص ۱۸ ».

(٩) انظر «فهرس المخطوطات المصورة بمعهد المخطوطات العربية بالكويت ص٨٤»

عنها تحمل رقم  $\Lambda$ ۳٦  $^{(1)}$  .

١٢ ـ شرح العوامل للجرجاني:

ذكر ذلك البغدادي <sup>(۲)</sup> والمحبى <sup>(۳)</sup> .

۱۳ ـ شرح القطر في النحو وصل فيه إلى إعمال اسم الفاعل : (7) والمحبى (7) وابن عابدين (8) .

١٤ ـ شرح كنز الدقائق للنسفى :

ذكر ذلك البغدادي (٢) والمحبّي (٣) وابن عابدين (٤) .

١٥ ـ شرح الوقاية في الفروع:

ذكر ذلك البغدادي <sup>(۲)</sup> ، والمحبي <sup>(۳)</sup> ، وابن عابدين <sup>(٤)</sup> .

١٦ - شرح المنار في الأصول للنسفي:

ذكر ذلك البغدادي (٢) والمحبّى (٣) وابن عابدين (٤) .

١٧ ـ شرح مختصر المنار:

 $^{(3)}$  وابن عابدين دلك البغدادي والمحبي وابن عابدين

١٨ ـ عصمة الأنبياء:

ذكر ذلك البغداديّ (٢) والمحبّي (٣) وابن عابدين (٤) .

١٩ ـ الوصول إلى قواعد الأصول:

ذكر ذلك المحبّي (٣) والبغدادي (٢).

٢٠ ـ مشكلات المسائل:

ذكر ذلك البغدادي (٢) وابن عابدين (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر « فهرس المخطوطات المصورة بمعهد المخطوطات العربية بالكويت ص٨٤ » .

<sup>(</sup>۲) انظر «هدیة العارفین ج ۲ ص ۲٦۲».

<sup>(</sup>٣) انظر «خلاصة الإثر ج٤ ص١٩ ه.

<sup>(</sup>٤) انظر «رد المختار ج آ ص ١٩».

٢١ - شرح المشكلات:

ذكر ذلك البغدادي (١) والمحبّي (٢) وابن عابدين (٣)

٢٢ ـ شرح الوهبانية : ذكر ذلك ابن عابدين<sup>(٣)</sup>.

٢٣ ـ حاشية على الدرز:

ذكر ذلك المحبي (٢) وابن عابدين (٣).

٢٤ ـ رسالة في لفظ جوزتك بتقديم الجيم: ذكر ذلك ابن عابدين (٣) ولعلها هي التي ذكرها المحبّي (٢) والبغدادي باسم رسالة في النكاح .

يوجد منها نسخة مخطوطة في دار الكتب الظاهرية تحت رقم ۱۰۵۳۰ (۱)

> ٢٥ ـ رسالة في أحكام الدروز والآرفاض : ذكرها المحبي (٢) وابن عابدين (٣). ٢٦ - رسالة في المزارعة:

ذكرها ابن عابدين (٣). ٢٧ - رسالة في حرمة القراءة خلف الإمام: ذكرها أبن عابدين (٢) ولعلها هي التي ذكرها المحبّي (٢) بلفظ:

بيان أحكام القراءة خلف الإمام . ٢٨ ـ رسالة في الكراهية : ذكرها ابن عابدين<sup>(٣)</sup> ؟

> (١) انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢». (٢) انطر «خلاصة الإثرج؛ ص ١٩. (٣) انظر «رد المحتار ج ١ ص ١٩ » .

(٤) انظر ٥ فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ١٦٦٥ .

٢٩ ـ رسالة في جواز الاستنابة على الخطبة :

ذكرها أبن عابدين (١) وذكرها المحبّي (٢) بلفظ رسالة في جواز الاستنابة في الخطبة .

٣ ـ رسالة في علم الصرف:

دكرها ابن عابدين (١) والمحبّي (٢) .

٣١ ـ رسالة في التنصيص على العدد:

ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup>.

٣٢ ـ رسالة في دخول الحمام:

ذكرها البغدادي(٢) والمحبّى(١) وابن عابدين(١) .

٣٣ ـ رسالة في المسىح على الخفين:

ذكرها البغدادي<sup>(٣)</sup> والمحبّي<sup>(٢)</sup>.

٣٤ ـ رسالة في النقود.

. ذكرها البغدادي (٣) والمحبي (٢) .

٣٥ ـ رسالة في الوقوف.

ذكرها البغدادي (٢) ولعلها التي ذكرها ابن عابدين (١) باسم : رسالة في الوقوف بعرفة .

٣٦ ـ منظومة في التصوف:

ذكرها البغدادي (٣) وابن عابدين (١) ولعلها التي ذكرها المحبّي (٢) بلفظ منظومة في التوحيد .

٣٧ ـ رسالة في التصوف:

ذكر ذلك المحتى (٢) وابن عابدين (١) .

<sup>(</sup>۱) انظر «رد المحتارج ۱ ص ۱۹».

<sup>(</sup>۲) انظر «خلاصة الإثر ج ٤ ص ١٩».

<sup>(</sup>٣) انظر «هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢».

٣٨ ـ مسعفة الحكام على الأحكام :
 وسيأتي الكلام عنه مفصلاً في الباب التالي .

#### الباب الثاني

#### التعريف بكتاب

#### « مسعفة الحكام على الأحكام »

فيه عشرة فصول

الفصل الأول : الأسماء الواردة له وتحقيق الاسم الصحيح .

الفصل الثاني: موضوعه.

الفصل الثالث: نسبته إلى المؤلف.

الفصل الرابع: منهج المؤلف في تأليفه.

الفصل الخامس: المآخذ على منهجه.

الفصل السادس: مصادر المؤلف فيه.

الفصل السابع: طريقة المؤلف في الأخذ من المصادر.

الفصل الثامن : المواضيع التي طرقها المؤلف فيه .

الفصل التاسع: النسخ المخطوطة للكتاب.

الفصل العاشر: منهجي في تحقيقه ودراسة مسائله .

## الفصل الأول الأسماء الواردة لهذا الكتاب وتحقيق الاسم الصحيح

ورد لهذا الكتاب في فهارس الكتب والمراجع عدة أسماء ، وأدرجه المؤلفون تحت عدّة عناوين ، ومن الأسماء التي وقفت عليها لهذا الكتاب ما يأتي :

- ١ \_ الأحكام فيما يتعلّق بالقضاء والحكام .
  - ٢ \_ الأحكام المتعلَّق بالقضاة والحكام .
  - ٣ \_ الأحكام المتعلَّقة بالقضاة والحكام .
    - ٤ \_ المرتضى في أحكام القضاء .
      - ٥ ـ رسالة في القضاء .
    - ٦ \_ مسعف الحكّام على الأحكام .
      - ٧ \_ سعفة الحكام على الأحكام .
    - ٨ \_ مسعفة الحكام على الأحكام .

ولعلّ السبب الرئيسي في ورود هذه الأسماء لهذا الكتاب أن المؤلف رحمه لم يذكر الاسم الذي سمّى به كتابه في مقدمة الكتاب كما هو عادة كثير من المؤلفين . مما حدا ببعض العلماء إلى الاجتهاد في بيان اسم هذا الكتاب . ونتج عن ذلك أن أخطأ كثير منهم في معرفة اسمه الصحيح .

وأمام هذه الأسماء العديدة لكتاب واحد كان لابد من تتبع وتحقيق لمعرفة الاسم الصحيح لهذا الكتاب الذي أطلقه عليه المؤلف. وقد بذلت جهداً في ذلك واعتمدت في تحقيقي هذا على كتب المؤلف الأخرى والكتب التي تُعنى بذكر اسماء الكتب والمؤلفين مع الأخذ بالأقرب تاريخاً إلى حياة المؤلف.

ولعلي أذكر هنا الأسماء الواردة لهذا الكتاب مبيّناً ـ حسب قدرتي ـ مدى صحة كل اسم وسبب تسميته بذلك .

١ ـ الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والحكام :

وهذا الاسم وضع في فهارس مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض عنواناً لنسخة أصليّة توجد في الجامعة تحمل رقم (٣) ، وليس على هذه النسخة عنوان لها بهذا الإسم .

كما ورد هذا الاسم لهذا الكتاب في كتاب فهرس دار الكتب المصرية جـ ١ ص ٣٩٩ ونسبه إلى المؤلف وقال: انظر « المرتضى في أحكام القضاء ».

٢ ـ الأحكام المتعلق بالقضاة والحكام:

وذكره بهذا الاسم البغدادي في هدية العارفين (١) ونسبه للمؤلف أثناء ذكر ترجمته .

٣ ـ الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام:

ذكره بهذا الاسم البغدادي في كتابه إيضاح المكنون (٢) ونسبه إلى المؤلف .

ومعنى هذه الأسماء الثلاثة متّحد والاختلاف بينها إنما هو باللفظ فقط .

ولكني لم أقف على أن المؤلف قد سمّى كتابه هذا بشيء من هذه الأسماء .

ولعل هذه الأسماء قد اقتبست لهذا الكتاب من مقدمته (٣) التي ورد فيها قول المؤلف.

« وقد سنح لي أن أجمع في هذا الدفتر اشياء من الأحكام مما

<sup>(</sup>۱) انظر « هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ » .

<sup>(</sup>۲) انظر ایضاح المکنون ج ۳ ص ۳٦ » .

 <sup>(</sup>۳) انظر ص (۱۷۱) .

يتعلق بالقضاة والحكام » .

ولكن الذي يظهر لي أن تسمية الكتاب بهذا الاسم يخالف الصواب وذلك .

لأن بعض الكتب التي ذكرت شيئاً من هذه الأسماء لهذا الكتاب ونسبته للمؤلف قد ذكرت كذلك بعض اسمائه الأخرى ونسبته للمؤلف على أساس أنهما كتابان أو كتب متغايرة للمؤلف بينما هي في الحقيقة أسماء لمسمّى واحد .

ومن هذه الكتب:

أ - هديّة العارفين:

فقد ذكر البغدادي في هديّة العارفين (١) عند ذكر ترجمة المؤلف أسماء مؤلفاته ، وذكر منها الأحكام المتعلق بالقضاة والحكام ـ رسالة في القضاء ـ مُسعف الحكام على الأحكام ـ وهي أسماء لمسمّى واحد . بيضاح المكنون ذيل كشف الظنون :

فقد ذكرالبغدادي كذلك فيه (٢) الأحكام المتعلقة بالقضاة والحكام ، ونسبه إلى المؤلف .

بينما مؤلف كشف الظنون (٣) قد ذكر هذا الكتاب باسم: مسعفة الحكام على الأحكام. ونسبه إلى المؤلف.

وإيضاح المكنون لايذكر فيه مؤلفه من الكتب إلا مافات على مؤلف كشف الظنون أو ألف بعد زمانه .

وماذكر في إيضاح المكنون مما سبق ذكره في كشف الظنون لم يذكر إلا لزيادة فائدة من ذكر مؤلّفيها أو تصحيح أساميها ـوذلك كما ورد في أول كتاب إيضاح ........

<sup>(</sup>۱) انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ » .

<sup>(</sup>٢) انظر اإيضاح المكنون ج ٣ ص ٣٦ ،

<sup>(</sup>٣) انظر« كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٧٦ » .

المكنون(١)

والبغدادي في إيضاح المكنون لم يذكر أن الاسم الذي ذكره مؤلف كشف الظنون لهذا الكتاب غير صحيح ، وإنما ذكره على أساس أنه كتاب غفل عنه من سبقه .

# ٤ \_ المرتضى في أحكام القضاء:

ذُكر هذا الاسم عنواناً لهذا الكتاب في كتاب فهرس دار الكتب المصرية الجزء الأول ص ٢٦٤ ـ على أنه مخطوط يوجد في الدار المذكورة تحت رقم ـ ١٤١٥ ـ .

ولكني لم أقف على مايدل على أن المؤلف قد سمى كتابه هذا بهذا الاسم .

وحيث أنني قد وقفت على فيلم مصور عن هذه النسخة يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية باسم: « مسعف الحكام على الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والأحكام ». يحمل الرقم ٨٠٨٨/ف.

فقد تبيّن لي أن هذا الاسم قد اقتبس من تقريظ يوجد في آخر النسخة المذكورة كتبه محمد بن داود بن سليمان العناني الشافعي الأزهري (٢) حيث قال: « الحمدُ لله الذي شرع الأحكام مَنُوطة بالحكم الجليّة والخفيّة في نهاية الإحكام، والصلاة والسلام على صفوة العدول ونخبة الحكّام، وعلى آله وصحبه قضاة الحق، ورفق السبق. وعلماء أمّته في الغرب والشرق، الذين أصلح الله بهم الدين إذ قاموا بشرائع

<sup>(</sup>١) انظر « إيضاح المكنون ج ٣ قبل الصفحة الأولى .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن داود بن سليمان العناني القاهري شمس الدين الشافعي المتوفى سنة ١٠٩٨ هـ ثمان وتسعين وألف .

من مؤلفاته: فتح الكريم الوهاب على شرح تنقيح اللباب. انظر« هدية العارفين ج ٦ ص ٣٠٠. الأعلام ج ٦ ص ١٢٠ ».

الإسلام هذا ، وقد وقفت على هذا الكتاب المرتضى في أحكام القضاء ، فرأيته قد نسج بروداً ونظم عقوداً ، وبيّن مبهمات وفصّل مُجمَلات . . . الخ » .

ولكن هذا التقريظ لايدلّ على أن اسم الكتاب هو المرتضى في أحكام القضاء ، فهو لم يسمه بهذا الاسم وإنما وصفه بأنه كتاب مرتضى في أحكام القضاء ، وقد دعا إلى ذلك التزامه السجع في كلامه .

وحيث أنه ليس هناك مايدل على أن المؤلف قد سمّى كتابه بهذا الاسم وتبين أن هذا الاسم قد اقتبس من هذا التقريظ ووضع اسماً لهذه النسخة التي يوجد بها التقريظ فقط ، فإن الذي يظهر لي أن هذا الاسم ليس اسماً صححياً لهذا الكتاب .

#### ٥ ـ رسالة في القضاء:

ذكرها المحبّي في كتابه : «خلاصة الأثر  $^{(1)}$  عند ذكر ترجمة المؤلف ، وعدّها من مؤلفاته .

مع أنه قد ذكر من ضمن مؤلفاته مسعف الحكام على الأحكام.

و ذكرها البغدادي في هديّة العارفين (٢) عند ذكر ترجمة المؤلف ، وعدّها من مؤلفاته .

مع أنه قد عدّ من مؤلفاته مسعف الحكام على الأحكام . والأحكام المتعلق بالقضاة والحكام على أساس أن كل كتاب منها غير الكتاب الآخر .

وذكرها ابن عابدين في ردِّ المحتار (٣) ، ولم يذكر اسماً لهذا الكتاب غير هذا الاسم ، مما يدل على أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا هو الكتاب المعني بهذا الاسم عند ابن عابدين .

<sup>(</sup>١) انظر« خلاصة الأثر ج ٤ ص ١٩ » .

<sup>(</sup>۲) انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ ».

<sup>(</sup>٣) انظر «رد المحتارج ١ ص ١٩ ».

ومعلوم أن جملة « رسالة في القضاء » ليست اسماً لكتاب لكونه لايعرف بهذه الجملة الكتاب المقصود بها حتى يقال : رسالة في القضاء ويذكر اسمها .

وأنا لم أقف على دليل يدل على أن المقصود بهذه الرسالة هو الكتاب الذي بين أيدينا سوى أن ابن عابدين \_ كما تقدم \_ لم يذكر اسما لهذا الكتاب غير قوله: رسالة في القضاء ، ولكون هذا الكتاب الذي بين أيدينا إنما هو في الحقيقة رسالة في القضاء .

ولكون المؤلف لم يضع لكتابه اسماً في المقدمة ، فلعل ذلك مما يدعو البعض إلى تسميته بهذا الاسم العام .

# ٦ ـ مسعف الحكام على الأحكام:

ذكر هذا الأسم لهذا الكتاب: المحبّي في خلاصة الأثر<sup>(1)</sup> عند ذكر ترجمة المؤلف علماً أنه ذكر ضمن مؤلفاته رسالة في القضاء، كما تقدم. وذكره بهذا الاسم البغدادي في هديّة العارفين<sup>(1)</sup> عند ترجمته للمؤلف علماً أنه قد ذكر من ضمن مؤلفاته الأحكام المتعلّق بالقضاة والحكام ـ رسالة في القضاء. وذكره بهذا الاسم الزركلي في الأعلام<sup>(1)</sup> عند ترجمته للمؤلف.

وفي مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية وضع هذا الاسم عنواناً للفيلم المصوّر عن المخطوطة الموجودة بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٤١٥ ، والتي سبق أن ذكرت أنها تسمّى بالمرتضى في أحكام القضاء .

٧ ـ سعفة الحكام على الأحكام:

ذكر هذا الاسم لهذا الكتاب عمر كحالة في كتابة معجم

<sup>(</sup>١) انظر اخلاصة الأثرج ٤ ص ١٩ ٥ .

<sup>(</sup>۲) انظر هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر الأعلام ج أ ص ٢٣٩ ».

المؤلَّفين(١) ، ونسبه إلى المؤلف عند ذكر ترجمته .

ولكني لم أقف على مايدل على أن المؤلّف هو الذي سمى كتابه بشيء من هذين الاسمين .

ولعل هذين الاسمين وهما: مسعف الحكام أو سعفة الحكام تحريف عن الاسم الصحيح لهذا الكتاب الذي سيأتي وهو: مسعفة الحكام على الأحكام.

٨ ـ مسعفة الحكام على الأحكام:

وهذا الاسم قد وضع عنواناً للنسخة الموجودة بدار الكتب الظاهرية بدمشق تحت رقم ٥٧٧٣ والموجود في جامعة الملك سعود بالرياض فيلم مصور عنها يحمل الرقم ١١٤١ / ٧ .

وقد ذكر الكتاب بهذا الاسم حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون (٢) ونسبه إلى المؤلف .

وقد ترجح لدى أن هذا الاسم وهو: «مسعفة الحكام على الأحكام » هو الاسم الذي أطلقه المؤلف على كتابه هذا ، وماعدا ذلك من الأسماء فهو ناتج عن اجتهاد في التسمية ممن جاءوا بعد المؤلف من المفهرسين والمصنفين والمختصين في هذا المجال ، يدل على هذه النتيجة ما يأتى :

ا ـ أنَّ هذا الاسم قد وضع عنواناً للنسخة التي كتبت في حياة المؤلف بينما بقية النسخ ليس عليها عنوان واضح ، وإنمّا ذكرت أسماؤها في المكتبات باجتهاد من بعض المختصين في هذا المجال .

٢ ـ أن هذا الاسم هو الذي ذكره حاجي خليفة في كتابه: كشف الظنون، وهو كتاب متخصص في أسماء الكتب. وعصر مؤلفه بعد عصر المؤلف بقليل، ولم يورد في كتابه شيئاً من هذه الأسماء التي

<sup>(</sup>١) انظر المعجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦ ه .

<sup>(</sup>۲) انظر « کشف الظنون ج ۲ ص ۱۹۷۹ » .

أوردها غيره ، على أنها أسماء لهذا الكتاب ، مما يدلّ على أن هذا الاسم هو الاسم الصحيح لهذا الكتاب لديه .

٣ ـ أن الكتب التي أوردت الأسماء الأخرى لهذا الكتاب أغلبها كتب متخصصة في التراجم وأسماء المؤلفين ، وليست متخصصة في أسماء الكتب والفنون

وعنايتها بالتراجم غالباً أكثر من عنايتها بأسماء الكتب. ومما يؤكد هذا ورود أكثر من اسم لهذا الكتاب في بعضها .

٤ - أن المؤلف هو الذي سمى كتابه هذا بهذا الاسم . فقد وقفت على كتاب معين المفتى على جواب المستفتى للمؤلف ، فوجدت في آخر كتاب القضاء منه (١) أن المؤلف نقل الكلام الموجود في مقدمة كتابه هذا (٢) عن خلاف العلماء في كراهة الإفتاء إلى كتابه معين المفتى ، وقال بعد ذلك : « وقد نقلناه في رسالتنا المسمّاة بمسعفة الحكام على الأحكام » .

و قد أشار إلى هذا حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون (٣) وهذا يدل دلالة واضحة على أن هذا الاسم هو الاسم الصحيح لهذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) انظر" معين المفتي على جواب المستفتي ورقة ١٤٩ ب » .

<sup>(</sup>۲) انظرذلك في ص«۲۳۷».

والكلام المنقول هو من قوله: «وكره بعضهم الإفتاء لقوله الله أجرؤكم على النار أجرؤكم على الناس النار أجرؤكم على الفتوى ـ حتى قوله: وبه نقول ، لقوله الله الفتى الناس بغير علم لعنته ملائكة السموات والأرض »

<sup>(</sup>٣) انظر" كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٧٦ » .

# الفصل الثاني موضوع الكتاب

هذا الكتاب جليل القدر عظيم الفائدة أسهم المؤلف به في تزويد المكتبة الإسلامية بكثير من التحقيقات والمسائل القضائية التي قد تخفى على كثير من المنتسبين إلى هذا الشأن .

فقد تكلم فيه المؤلف عن كثير من أحكام الفتوى وشروط المفتي وآداب المستفتى .

وتكلّم فيه عن كثير من أحكام الدعوى والشهادة والقضاء وشروط القاضي وصفة التقاضي . فرغ من تأليفه سنة ٩٧٠ هـ سبعين وتسعمتة ، كما ذكر في آخر الكتاب .

وسأُورد في أواخر هذا الباب<sup>(۱)</sup> بياناً بالمواضيع التي تضمنها هذا الكتاب إن شاء الله تعالى :

<sup>(</sup>١) انظر ص ٤٩٢١ .

# الفصل الثالث نسبة هذا الكتاب إلى المؤلف

تضافرت الأدلة والبراهين على أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا الآن من كتب المؤلف وأجمعت على أن نسبته إليه نسبة صحيحة . ولم أقف على مايدل أو يوحي بأن أحداً غير المؤلف هو الذي قام بتأليف هذا الكتاب .

ومن البراهين الدالة على صحة نسبة هذا الكتاب للمؤلف ما

يأتى :

ا \_ أن حاجي خليفة ذكر هذا الكتاب في مؤلفه كشف الظنون (١) ونسبه إلى المؤلف ، وكتاب كشف الظنون كتاب متخصص في ذكر أسماء الكتب ونسبتها إلى مؤلفيها .

كما أن عصر حاجى خليفة قريب من عصر المؤلف

٢ ـ أن كثيراً من مؤلفي كتب التراجم ذكروا هذا الكتاب للمؤلف
 عند ذكر ترجمته ، ومن هؤلاء :

أ \_ المحبي في كتابه خلاصة الأثرج ٤ ص ١٩٠.

ب \_ البغدادي في كتابه هدية العارفين ج ٦ ص ٢٦٢

ج - الزركلي في الأعلام ج ٧ ص ٢٣٩ .

د \_ عمر كحالة في معجم المؤلفين ج ١٠ ص ١٩٦.

٣ ـ أن هذا الكتاب نسب إلى المؤلف في فهارس كثير من المكتبات التي وقفت عليها . منها :

أ\_ فهرس المكتبة المركزية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، قسم المخطوطات رقم ٨٠٨٨ / ف

<sup>(</sup>۱) انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٧٦ » .

ب ـ فهرس المكتبة المركزية بجامعة الملك سعود ، قسم المخطوطات رقم ٣ ، ورقم ١١٤١ / ٧ .

ج - فهرس دار الكتب المصرية ج ١ ص ٣٩٩ .

٤ - أنه قد ورد اسم المؤلف كاملاً في خطبة (١) هذا الكتاب على وجه يدل على أنه هو الذي قام بجمعه وتأليفه : حيث قال : « أما بعد، فيقول العبد المفتقر إلى مولاه محمد بن عبد الله التمرتاشي ثم الغزي الحنفي : إن العلم بحر لايُدرك قراره . . . الخ».

٥ ـ أن المؤلف ذكر هذا الكتاب في كتابه معين المفتي على جواب المستفتي (٢) ونسبه إلى نفسه ، فقد ذكر في آخر كتاب القضاء خلاف العلماء في كراهة الإفتاء وأشار إلى أنه نقل ذلك في كتابه هذا (٣) .

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في ص ١٣٤١. .

<sup>(</sup>٢) انظر معين المفتي على جواب المستفتي ورقة ١٤٩ب » .

 <sup>(</sup>٣) تقدم ذكر ما قاله المؤلف في كتابة معين المفتي . وذلك في ص ٤٥٨١ عند
 الاستدلال للاسم الصحيح لهذا الكتاب .

# الفصل الرابع منهج المؤلف في تأليف هذا الكتاب

ضمن المؤلف كتابه هذا مقدمة في آداب المفتي والمستفتي وثمانية فصول في أحكام الدعوى والشهادة والقضاء .

ولكنّه جرياً على ماكان عليه التأليف في ذلك الوقت ، لم يجعل المؤلف لهذه المقدمة ولا لهذه الفصول مباحث مُعَنونة يمكن الاطلاع عليها والإحاطة بها في أول كلّ فصل ، كما هو عليه التأليف في العصر الحاضر ، فكان أثناء الكتابة يسرد مباحث كلّ فصل ومسائله التي يرى أنها داخلة تحت عنوانه سرداً ، ويعطف بعضها على بعض بأحد حروف العطف .

وقد لايوجد ارتباط في بعض المواضع بين المسألة والمسألة التي بعدها أو بين الموضوع والموضوع الذي بعده

ويتضح هذا بجلاء في الفصل الثامن عندما قال<sup>(۱)</sup> « وهنا فروع نختتم بها هذا الفصل » فذكر مسائل عديدة منها: قضاء القاضي بعلمه<sup>(۲)</sup> ، والتحليف بالطلاق<sup>(۳)</sup> ، والجمع في الشهادة بين الشهادة على الكفالة والشهادة على الحوالة<sup>(٤)</sup> ، وتحليف الصبي المأذون<sup>(٥)</sup> ، ودعوى بعض الورثة ديناً على التركة<sup>(۱)</sup> ، والكفالة بالقرض أو الدين إلى

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٩٦) :

<sup>(</sup>۲) انظر ص (۱۹۸)

<sup>(</sup>۳) انظر ص (۷۱٦)

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٧٢٣)

<sup>(</sup>٥) انظر ص (٧٢٩)

<sup>(</sup>٦) انظر ص (٧٣٦)

أجل<sup>(١)</sup> وغيرها .

وأما فيما يتعلق بجمع المادة العلمية:

فقد اتبّع المؤلف في ذلك طريقة أكثر العلماء والمؤلّفين في عصره ، وهي الطريقة التي تعتمد على النقل والاستنباط والاستشهاد من المراجع السابقة .

فنقل من كتب الفقه والقضاء في المذهب الحنفي ، وأشار إلى كثير من مصادره التي أخذ منها . ولعل هذه الطريقة التي يعتمد فيها على النقل لايقصد بها عند بعض مؤلفي ذلك العصر التأليف في الدرجة الأولى ، وإنما يقصد بها جمع المعلومات وبيان مكان وجودها للمؤلف نفسه ، وذلك لصعوبة الاطلاع على المصادر مرة أخرى .

وإذا كان المؤلف في كتابه هذا ينقل ويستنبط من كتب الفقه الحنفي فإن له آراء كثيرة في مسائل شتى من مسائل الفقه والقضاء الواردة في هذا الكتاب ، فهو يقف عند بعض المسائل التي نقلها عن غيره ، ويقول فيها رأيه ويدلي فيه بدلوه .

مثال ذلك : قوله بعد نقل كلام ابن الشحنة (٢) من شرح المنظومة الوهبانية المتضمن « أن الصحيح أن كل وقف هو حقّ الله تعالى ،

<sup>(</sup>١) انظر ص (٧٤٢).

<sup>(</sup>۲) هو: عبد البربن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمود سري الدين أبوالبركات المعروف بابن الشحنة ، ولد بحلب سنة ۸۵۱ هـ إحدى وخمسين وثمانمئة ، وانتقل مع والديه إلى القاهرة وحفظ القرآن وكتباً من مختصرات العلوم .

أخذ عن مجموعة من العلماء وحج مع والده ، وناب عنه في القضاء وولي الخطابة والتدريس ، وكتب في عدة فنون . مات سنة ٩٢١ هـ إحدى وعشرين وتسعمئة .

انظر «الفوائد البهية ص ١١٣، الكواكب السائرة ج ١ ص ٢١٩، الضوء اللامع ج ٤ ص ٣٣ ـ ٣٤ » .

فالشهادة عليه صحيحة بدون دعوى ، وكل وقف هو حتى العباد فالشهادة عليه لاتصح بدون الدعوى » حيث قال (١) :

« هذا تفصيل حسن بين الوجه لأن البينة إذا قامت بأن هذا وقف يستحقّه قوم بأعيانهم ، كيف يتجه القول بثبوت ذلك ويتقرر استحقاقهم وتناولهم الغلّة من غير دعوى ، بخلاف ما إذا قامت البيّنة على أنه وقف على الفقراء أو المسجد ونحو ذلك كما لا يخفى »

وقوله بعد ذكر مانقله عن خلاصة الفتاوى من أنه إذا قال القاضي : ثبت عندي ، أو : أشهد عليه فهو حكم حيث قال (٢) :

قلت: وهذا يخالف عرف الموثقين الآن ، لأنهم لايفهمون من الثبوت إلا مجرّد إقامة البيّنة والدعوى عند القاضي بدليل قولهم ولما ثبت حكم ».

وقوله عند الكلام عن مكان نظر الدعوى وذكر الخلاف بين أبي يوسف ومحمد في هذا حيث قال (٣) :

« أقول : الظاهر أن الحكم المذكور مقصور على ما إذا اختلفت الولاية بأن كان كل قاض على محلة كما هو فرض المسألة ، أما إذا كانت الولاية لقاضيين على السواء في بلد واحد ، فلا يجري ما ذكر من الخلاف . . . وقد راجعت في هذه المسألة من أثق به من مشايخنا فأقرني على ذلك » .

وأما فيما يتعلق بمسائل الخلاف بين العلماء :

فإن مسائل الخلاف التي ذكرها المؤلف إما أن يكون الخلاف فيها واقعاً بين الحنفيّة وبين غيرهم ، وإما أن يكون الخلاف بين علماء الحنفيّة أنفسهم . فإن كان الخلاف في المسألة مع غيرهم ، فإن المؤلف لايذكر

<sup>(</sup>١) انظر ص (٤٥٩) .

<sup>(</sup>۲) انظر ص (۲۰۰)

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٢٥٦) .

هذا الخلاف ، وإنما يذكر الحكم على قول الحنفية فقط على وجه يفهم منه أنه لاخلاف في هذا الحكم بين العلماء .

مثال ذلك : قوله عند ذكر النوع الرابع من أوجه قضاء القاضي حيث قال (١) :

" وإما أن يكون مخالفاً للدليل الشرعي ، وهو النوع الرابع ، فإنه لاينفذ قضاؤه . . . لمخالفته الكتاب أو السنة أو الإجماع . . . وذلك مثل القضاء بالشاهد واليمين »

ومعلوم أن القضاء بالشاهد واليمين مسألة خلافية بين العلماء ، بل أكثر العلماء يرون نفاذ القضاء بالشاهد واليمين .

فإذا حكم الحاكم بالشاهد واليمين نفذ حكمه لأنه حكم في مختلف فيه وحكمه رافع للخلاف (٢) .

وإن كان الخلاف في المسألة بين أبي حنيفة وأبي يوسف ومحمد ، أو اختلف مؤلفو الكتب في نقل حكمها ، فإنه يذكر الخلاف الواقع بينهم فيها وفي أكثر المواضع يحيل كل قول إلى مصدره .

والمؤلف قليل الاستدلال على أقوال العلماء التي يذكرها فيكاد يخلو مؤلفه هذا من ذكر الأدلة ، سواء كان الدليل آية أو حديثاً أو إجماعاً أو قياساً أو تعليلاً أو غير ذلك .

وأما الترجيح فإن المؤلف كثيراً ما يذكر الراجح من أقوال العلماء ويعلّل لذلك ما أمكنه .

مثال ذلك : قوله بعد ذكر أقوال العلماء في جواز أخذ القاضي الأجرة على القضاء من بيت المال حيث قال (٣) :

« قلت : ينبغي القول بترجيح ما في المحيط لقصور العزم وفتور

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٢٧٤) .

الهمة عن العمل مجاناً خصوصاً في زماننا هذا ، وليس الخبر كالعيان ، وإلا يلزمم التقاعد عنه وفساد النظام وتبدّد أحوال الأنام »

وإن لم يمكنه الترجيح ذكرما عليه الفتوى في المذهب الحنفي . مثال ذلك : قوله عند ذكر خلاف العلماء في تقديم بينة الإكراه

مثال دلك : قوله عند دكر خلاف العلماء في تقديم بيّنة الإكراه على بينة الطوع أو العكس حيث قال(١) :

« أقول : المذهب الصحيح ما نقل عن الفصول العماديّة ، وفي بعض الكتب المعتمدة وفي الخلاصة ، وعليه الفتوى » .

وقد يذكر أقوال العلماء دون أن يشير إلى الراجح منها أو ماعليه لفتوى

مثال ذلك: قوله عند ذكر المسائل التي لايحتاج الحكم بها إلى دعوى حيث قال (٢):

« ومنها الشهادة على النسب حُكي عن صاحب المحيط القبول من غير دعوى لأنه يتضمن حرمات كلها لله تعالى كحرمة الفرج والأمومة ، فيقبل كما في عتق الأمة . وقيل : بخلافه »

<sup>(</sup>۱) انظر ص (٤٣٣) .(۲) انظر ص (٤٥٩) .

## الفصل الخامس المآخذ على منهج المؤلف في تأليف هذا الكتاب

الطريقة التي اتبعها المؤلف في تأليفه هذا الكتاب ، وهي سرد المسائل التي يرى أنها داخلة تحت عنوان الفصل سرداً ، وعطف بعضها على بعض هي ـ غالباً ـ الطريقة السائدة للتأليف في عصر المؤلف .

وقد أدّى اتباع هذه الطريقة من قبل المؤلف إلى وجود بعض المآخذ التي لايخلو منها أكثر الكتب التي ألفت في ذلك العصر .

وقد ظهر لي منها في هذا الكتاب ما يأتي :

١ - تكرار الكلام عن أحكام بعض المسائل في أكثر من موضع :

فمثلاً في المقدمة (١) : قال في أولها :

« قال في شرح الطحاوي  $(^{(7)})$ : المفتي بالخيار إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة  $(^{(7)})$  ، وإن شاء أخذ بقولهما . . . » . ثم بعد ذلك

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٤٦).

<sup>(</sup>٢) الطحاوي: هو أحمد بن محمد بن سلامة أبو جعفر الطحاوي، نسبة إلى طحية: قرية بصعيد مصر.

وهو إمام جليل القدر مشهور في الآفاق ذكره. ولد سنة ٢٢٩ هـ تسع وعشرين ومئتين. وتوفي سنة ٣٢١ هـ إحدى وعشرين وثلاثمئة من تصانيفه: أحكام القرآن ـ معاني الآثار ـ مشكل الآثار ـ شرح الجامع الصغير ـ شرح الجامع الكبير ـ مناقب أبي حنيفة ـ الشروط وغيرها.

انظر ( الجواهر المضيئة ج ١ ص ١٠٢ ، الفوائد البهية ص ٣١ .

<sup>(</sup>٣) أبو حنيفة : هو النعمان بن ثابت التيمي بالولاء ، الكوفي ، أبو حنيفة إمام الحنفية : الفقيه المجتهد المحقق أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة .

قيل : أصله من أبناء فارس . ولد ونشأ بالكوفة ، وكان يبيع الخزّ ويطلب العلم في صباه ، ثم انقطع للتدريس والإفتاء .

بصفحات (١) أعاد الكلام عن هذه المسألة فقال : « وإذا كان أبو حنيفة في جانب وأبو يوسف (٢) ومحمد (٣) في جانب ، فالمفتي بالخيار : إن

أراده عمر بن هبيرة «أمير العراق » على القضاء فامتنع ورعاً ، وأراده المنصور العباسي بعد ذلك على القضاء ببغداد فأبى ، فحلف عليه ليفعلن ، فحلف أبو حنيفة أن لا يفعل ، فحبسه إلى أن مات وكان قوي الحجّة من أحسن الناس منطقاً قال الإمام مالك يصفه :

رأيت رجلًا لو كلمته في هذه السارية أن يجعلها ذهباً لقام بحجته ، وكان كريماً في أخلاقه جواداً حسن المنطق والصورة جهوري الصوت إذا حدّث انطلق في القول وكان لكلامه دوي .

قال عنه الإمام الشافعي :

الناس عيالٌ في الفقه على أبي حنيفة .

توفي ببغداد سنة ١٥٠ هـ خمسين ومئة . ألف مجموعة من العلماء في حياة أبي حنيفة ومناقبه .

انظر « الجـواهـر المضيئة ج ١ ص ٢٦ ، تـاريـخ بغـداد ج ١٣

ص ٣٢٣\_٣٢٣ ، البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٠٧ ، الأعلام ج ٨ ص ٣٦ » .

(١) انظر ص (١٦٢).

(٢) أبو يوسف: هو يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن خنيس بن سعد بن حبتة الأنصاري القاضي كان صاحب حديث حافظاً .

الانصاري الفاضي كان صاحب حديث حافظ . لزم أبا حنيفة وغلب عليه الرأى ، وولى قضاء بغداد فلم يزل بها حتى مات

سنة ١٨٢ هـ اثنتين وثمانين ومئة ، وذلك في خلافة هارون الرشيد .

كان أبو يوسف أول من وضع الكتب على مذهب أبي حنيفة وأملى المسائل ونشرها ، وبث علم أبي حنيفة في أقطار الأرض .

وهو المقدم في أصحاب أبي حنيفة ، وقد ولي القضاء لثلاثة خلفاء هم المهدي والهادي والرشيد .

من مؤلفاته: الأمالي ، النوادر ، الخراج .

انظر « الفوائد البهيّة ص ٢٢٥ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٢٠ ، شذرات الذهب ج ١ ص ٢٩٨ » .

(٣) محمد : هو محمد بن الحسن بن فرقد أبو عبد الله الشيباني صاحب أبي حنيفة ،
 كان أبوه من أهل الشام فقدم العراق فولد محد بواسط ، صحب أبا حنيفة ،

شاء أفتى بقوله ، وإن شاء أفتى بقولهما » .

ثم أعاد الكلام عن هذه المسألة في موضع ثالث<sup>(۱)</sup> فقال: « وقيل: إذا كان أبو حنيفة في جانب وصاحباه في جانب فالمفتي بالخيار ».

ومن ذلك كلامه عن جواز الحكم على الغائب في موضعين (٢) . وكما في تقييد ولاية القاضي المكانية والزمانية في موضعين (٣) .

و معلوم أن مثل هذا التكرار ناتج عن عدم وضع مخطط تفصيلي يبنى عليه التأليف .

٢ ـ إن كل مؤلف إذا كان يكتب دون حصر للمسائل التي يريد الكتابة فيها وبدون مخطط تفصيلي يبين له أقسام المسائل وفروعها ، فإنه يفوت عليه كتابة شيء يريد كتابته .

ومؤلف هذا الكتاب يضع في بعض المواضع تقسيماً لإحدى المسائل ، ويتكلم عن القسم الأول بقوله أما كذا . . . ويطيل الكلام في هذا القسم ، ثم ينتقل إلى موضوع آخر ، ويغفل عن القسم الثاني فلا يذكره .

مثال ذلك : قوله في أول الفصل الثالث(٤) :

وأخذ عنه الفقه ، وكان من أعلم الناس بكتاب الله ماهراً بالعربية والنحو والحساب ، ساهم في نشر علم أبي حنيفة بتصانيفه ، لزم مالكاً ثلاث سنين وأخذ عنه سبعمئة حديث ، وأخذ عن الأوزاعي والثوري وأبي حفص والجوزجاني ، ولي القضاء للرشيد بالرقة ثم بالري وتوفي بها سنة ١٨٧ هـ سبع وثمانين ومئة في اليوم الذي مات فيه الكسائي .

انظر « الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٤٢ ، الفوائد البهية ص ١٦٣ » .

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٨٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٣٣٢) و(٤٤٢) ٍ.

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٢٥٢) و(٦٤٧) .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٤٣٨) .

« وأنت خبير بأن هذا القسم نوعان : مايغلب فيه حق الشرع ومايغلب فيه حق العبد ، فأما الأول : فمنه مالابد فيه من الدعوى كحد

القذف وحدّ السرقة ، ومنه مالا يحتاج إلى الدعوى . . . » .

واستطرد في الكلام عن هذا القسم ، ولم يشر إلى القسم الثاني بعد ذلك . وكما في قوله في أول الفصل الثاني (١) :

« اعلم أن طريق القاضي إلى الحكم يختلف باختلاف المحكوم به ، فإن كان من حقوق العباد المحضة فالطريق للقضاء عبارة عن . . . الخ » .

ثم أطال الكلام عن هذا القسم ، وشرع (٢) بعده في الكلام عمن تُقبل شهادته ومن لاتقبل ، ولم يتطرق إلى طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق الله تعالى ، أو من الحقوق المشتركة .

٣ ـ أن المؤلف قد يقرر في موضع ما من كتابه مالا يتفق مع ماقرره في موضع اخر ، وذلك لكونه يقرر في موضع كلاماً نقله أو استفادة من كتاب اخر .

مثال ذلك: قوله في أواخر الفصل الثالث<sup>(٣)</sup>:

« أن طلب الحكم من المدعى ليس بشرط، لكنه من آداب القضاء ». بينما هو قد قرر قبل ذلك<sup>(٤)</sup> أن من شروط الدعوى أن تكون مشتملة على المطالبة .

 <sup>(</sup>۱) انظر ص (۲۹۱) .
 (۲) انظر ص (۳۲۸) .
 (۳) انظر ص (٤٤٤) .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٣٦٠) .

#### الفصل السادس مصادر المؤلف في التأليف

المصادر التي استعان بها المؤلف في تأليفه هذا الكتاب معظمها من كتب الفقه والقضاء الحنفي . وقد يأخذ أحياناً من كتب الأصول إذا كانت المسألة التي يتكلم عنها مسألة أصولية ، كما في (١) مسألة الاختلاف السابق : هل يرتفع بالإجماع اللاحق أم لا ؟

والكتب التي رجع إلّيها المؤلّف بعضها قد ذكر اسمه ووقفت على عليه ، وبعضها ذكر مؤلّفه فقط ، واستطعت بعد البحث الوقوف على اسم الكتاب الذي أخذ منه المؤلف والرجوع إليه .

وبعض الكتب ذكرها المؤلف أو ذكر مؤلفيها ولكني لم أتمكن من الوقوف عليها ، إما لعدم معرفة الكتاب الذي ذكر المؤلف مؤلفه فقط ، أو لكون أسماء بعض الكتب تتشابه ويصعب معرفة مراد المؤلف منها ، أو لأن الكتب التي يشير إليها المؤلف مخطوطات غير موجودة ، أو موجودة ولا يعلم مكانها ، أو لم تكن في متناول اليد .

وسأذكر هنا المصادر التي أشار المؤلف إلى أنه أخذ منها ، سواء أشار إليها أو إلى مؤلفيها فقط .

۱ \_ أدب القاضي <sup>(۲)</sup> .

انظر ذلك في ص (٥٣٩) .

<sup>(</sup>٢) كتاب أدب القاضي: هو لأبي بكر أحمد بن عمر الخصّاف، رتبه على مئة وعشرين باباً. وهو كما قال حاجي خليفة: «كتاب جامع غاية ما في الباب ونهاية مآرب الطلاب، ولذلك تلقوه بالقبول. وشرحه فحول أثمة الفروع والأصول. منهم: أبو بكر أحمد بن علي الجصاص المتوفى سنة ٣٧٠ هـ وعمر بن عبد العزيز بن مازه، ومحمد بن أحمد السرخسي وعبد العزيز بن أحمد الحلواني وعلي بن الحسين السغدي، والحسن بن منصور الأوزجندى المعروف =

۲ ـ أصول السرخسي (١)

٣ ـ تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق . يذكره تارة بشرح الكنز ،
 وتارة بالتبيين (٢)

٤ \_ التحرير شرح الجامع الكبير <sup>(٣)</sup>

بقاضی خان وغیرهم:» .

وكتاب أدب القاضي مطبوع متداول مع شرحه لابن مازه ومع شرحه للحصاص

انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٤٦ ـ ٤٧ ، شرح أدب القاضي للخصاف ج ١. ص ٥٥ ».

(۱) وهو كتاب في الأصور للإمام شمس الأثمة محمد بن أحمد السرخسي أملاه بالسجن في خوارزم، فلما وصل إلى باب الشروط حصل له الفرج، فخرج إلى فرغانة فأكمل بها إملاءه.

وهو كتاب مطبوع متداول .

انظر « كشف الظنون ج ١ ص ١١٢ » .

والسرخسي: هو محمد بن أحمد بن أبي سهل أبو بكر شمس الأثمة السرخسي كان أصولياً مجتهداً ، عدّه ابن كمال باشا من المجتهدين في المسائل ، أخذ عن شمس الأثمة الحلواني ، وتفقه عليه عبد العن بن مازه

المسائل ، أخذ عن شمس الأئمة الحلواني ، وتفقه عليه عبد العزيز بن مازه الأوزجندي . أملى المبسوط وشيئاً من شرح السير وهو في السجن .

انظر ": هديّة العارفين ج ٦ ص ٧٦ ، الفوائد البهيّة ص ٥٨ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٨ » .

(٢) تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق: لفخر الدين أبي محمد عثمان بن علي النابلعي.

أوله: الحمد لله الذي شرح قلوب العارفين بنور هدايته. وهو كتاب مطبوع ومشهور ومتداول.

(٣) التحرير شرح الجامع الكبير: لجمال الدين محمود بن أحمد البخاري المعروف بالحصيري، وهو في ثمان مجلدات بلغ في الجمع والتحقيق الغاية.

انظر الكتبة جامعة الإمام ١٠٥٥ . ويوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض نسخة مخطوطة لهذا الكتاب وهي ناقصة ==

٥ ـ تفصيل عقد الفوائد بشرح قيد الشرائد (١) ، واشتهر في كلامه باسم : شرح المنظومة الوهبانية .

٦ ـ الجامع الصغير (٢)

٧ ـ حاشية شرح الوقاية <sup>(٣)</sup> .

= بعض الأجزاء .

ولهذا الكتاب نسخ مخطوطة كثيرة : منها نسخة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية رقم ٣٤٨٦ / خ .

وفي مكتبة الأوقاف ببغداد أربع نسخ .

وفي دار الكتبخانة ثلاثة نسخ .

وفي دار الكتب الظاهرية ثلاث نسخ .

وفي دار الكتب التونسية نسخة واحدة ، يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود فيلم مصور عنها يحمل رقم ٨٤٩٩ / ف .

انظر «الكشاف ص ٥٩ ومابعدها، فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢١٧، فهرس الكتباخانة ص ٢٧ ه.

(٢) الجامع الصغير : كتاب في فروع الحنفية للإمام محمد بن الحسن الشيباني .

وهو كما قال حاجى خليفة : « كتاب قديم مبارك مشتمل على ألف وخمسمئة واثنتين وثلاثين مسألة كما قال البزدوي ، وذكر الاختلاف في مئة وسبعين مسألة ، ولم يذكر القياس ولا الاستحسان إلا في مسألتين . . . وقد قيل : لا يصلح المرء للفتوى ولا للقضاء إلا إذا علم مسائله » شرحه مجموعة من العلماء كأبي جعفر الطحاوي ، وأبي بكر الجصاص وأحمد بن محمد الطبري وأحمد بن إسماعيل التمرتاشي ، وأحمد بن عبد الرشيد البخاري وغيرهم كثير .

انظر ﴿ كشف الظنون ج ١ ص ٥٦١ ، .

وهـو كتـاب مطبوع عـام ١٤٠٦ هـ مـع شـرحـه النـافـع الكبيـر لعبـد الحـي للكنوى .

(٣) حاشية شرح الوقاية : وهو حاشية ليعقوب باشا بن خضر بيك على شرح الوقاية

<sup>(</sup>۱) وهو كتاب لعبد البر بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمود المعروف بابن الشحنة الحنفي . وهو شيخ شيخ المؤلف كما أشار إلى ذلك في كتابه هذا ص. (۲۷۲) .

۸ ـ خزانة الأكمل <sup>(۱)</sup> ۹ ـ خلاصة الفتاوى <sup>(۲)</sup> ۱۰ ـ ذخيرة العُقْبى <sup>(۳)</sup>

لعبيد الله بن مسعود المحبوبي . والوقاية لمحمود بن عبيد الله المحبوبي قال
 حاجي خليفة :

« وقد أورد يعقوب باشا في حاشيته دقائق وأسئلة مع الإيجاز في التحرير . وأكثر ما ذكره مأخوذ من شروح الهداية والتلويح » .

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ٢٠ ٢٠ ٢١ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٣ ويوجد في دار الكتب الظاهرية بدمشق نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٢٦٥١ ، وفي مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض فيلم مصوّر عنها يحمل رقم ١١٣٩ / ف .

محتبه جامعه الملك سعود بالرياض فيلم مصور عنها يحمل رقم ١١٢٩ / ف . (١) خزانة الأكمل في الفروع : كتاب في ست مجلدات لأبي يعقوب يوسف بن على در محمد الحرحاني قال حاجي خلفة : « ذكر فيه أن هذا الكتاب محيط

علي بن محمد الجرجاني قال حاجي خليفة: « ذكر فيه أن هذا الكتاب محيط بجل مصنفات الأصحاب بدأ بكافي الحاكم ثم بالجامعين ثم بالزيادات ثم بمجرد ابن زياد والمنتقى وشرح الطحاوي وعيون المسائل وغير ذلك » ...
انظر « كشف الظنون ج ١ ص ٧٠٢ » .

يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٩٤١٦ .

انظر «فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٢٩٤، فهرس الكتبخانه ص ٤٣).

ص ۲۶ » (۲) خلاصة الفتاوى : هو كتاب للشيخ طاهر بن أحمد بن عبد الرشيد البخاري .

قال حاجي خليفة: «هو كتاب مشهور معتمد. في مجلدين والخلاصة جامعة للرواية خالية عن الزوائد مع بيان مواضع المسائل وكتب فهرست الفصول والأجناس على رأس كل كتاب ليكون عوناً لمن ابتُلي بالفتوى ». انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٧١٨ ».

وهذا الكتاب مطبوع طباعة قديمة جداً ، وقد وقفت على نسخة مطبوعة منه في مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض ، تحمل الرقم ٤ و ٢١٧ / ب طع .

(٣) ذُخيرة العُقبى : كتاب ليوسف بن جنيد المعروف بأخي جلبي ، وهو حاشية على شرح الوقاية لعبيد الله بن مسعود المحبوبي قال حاجي خليفة : « ذخيرة العقبي مقبولة متداولة ، بدأ في تأليفها سنة ٨٩١ هـ وأتمها بعد عشر سنين » .

- ١١ ـ الزيادات (١)
   ١٢ ـ شرح أدب القاضي (٢)
   ١٣ ـ شرح التتمة (٣)
   ١٤ ـ شرح الجامع الصغير (٤)
   ١٥ ـ شرح مجمع البحرين (٥)
- انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٨٢٣ ج ٢ ص ٢٠٢١» وهذا الكتاب مطبوع طباعة قديمة وغير مرقم الصفحات وقفت على نسخة منه في مكتبة الحرم المكي بمكة المكرمة تحت رقم ٤ و ٢١٧/ ص ش و ص ز . ويوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية أربع نسخ مخطوطة لهذا الكتاب تحمل الأرقام ٢٠٥٠، ٢٦٩، ٥٨٢٢ . ٩٣ .
- (۱) الزيادات: كتاب في فروع الحنفية لمحمد بن الحسن الشيباني ، شرحه مجموعة من العلماء منهم: حسن بن منصور المعروف بقاضي خان ، وشمس الأثمة الحلواني ، وأحمد بن محمد بن عمر العتابي وغيرهم .
  - انظر «كشف الظنون ج ١ ص ٩٦٢ » .
- (٢) شرح أدب القاضي: وهو شرح الإمام برهان الأئمة عمر بن عبد العزيز بن مازه لكتاب أدب القاضي للخصاف. وهو المشهور المتداول اليوم.
- قال حاجي خليفة : ﴿ ذكر في أوله أنه أورد عقيب كلُّ مسألة من مسائل الكتاب ما يحتاج إليه الناظر ، ولم يميز بينهما بالقول ونحوه » .
  - انظر « کشف الظنون ج ۱ ص ٤٦ ــ ٤٧ ».
- طبع هذا الكتاب في أربعة أجزاء بتاريخ ١٣٩٧ هـ بتحقيق محيي هلال السرحان .
  - (٣) لم أقف على كتاب شرح التتمة :
- وأما التتمة فلعلها تتمة الفتاوى : للإمام برهان الدين محمود بن أحمد بن عبد العزيز الحنفى .
  - انظر « کشف الظنون ج ۱ ص ۳٤۳\_ ۳٤۴ » .
- (٤) لم أقف على مراد المؤلف بشرح الجامع الصغير حيث أن الجامع الصغير له شروح كثيرة .
- (٥) هو شرح عبد اللطيف بن عبد العزيز بن ملك لمجمع البحرين لأحمد بن ا

۱۲ ــ شرح مختصر الطحاوي<sup>(۱)</sup> ۱۷ ــ شرح مختصر الكرخي<sup>(۲)</sup> ۱۸ ــ شرح الهداية <sup>(۳)</sup>

علي بن ثعلب المعروف بالساعاتي . وهو كتاب معتبر .
 انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٠٠ » .

ولهذا الكتاب عدد من النسخ المخطوطة ، منها في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد عشر نسخ . وفي المكتبة الوقفية بحلب نسخة واحدة ، يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عنها يحمل الرقم ٧٨٣٩/ ف .

انظر « الكشاف ص ٦٧ ، فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٤٥٣ » .

(۱) لم أقف على مراد المؤلف به: فمختصر الطحاوي في فروع الحنفية مختصر في الفقه مشهور ومطبوع ومتداول وقد قام بشرحه مجموعة من العلماء منهم: علاء الدين السمرقندي، وأحمد بن محمد المعروف بالأقطع، ومحمد بن أحمد الخجندي الأسبيجابي، وأبو بكر أحمد بن علي المعروف بالجصاص .

انظر « کشف الظنون ج ۲ ص ۱۹۲۷ » .

ويوجد لشرح مختصر الطجاوي لمحمد الأسبيجابي نسخة مخطوطة في مكتبة الأوقاف ببغداد تحت رقم ٣٥٦٢ .

انظر « الكشاف ص ٦٨ » .

 (٢) شرح مختصر الكرخي: هو شرح أبي الحسين أحمد بن محمد القدوري لمختصر عبد الله بن الحسين الكرخي في فروع الحنفية .

ذكر حاجي خليفة : أن أوله " الحمد لله ولي الحمد ومستحقّه » .

انظر «كشف الظنون ج٢ ص ١٦٣٤ » .

يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة له تحمل رقم 3008.

انظر " فهرس دار الكتب الظاهرية ج ١ ص ٤٥٦ » .

(٣) شرح الهداية: هو الكتاب المتداول المشهور المسمى فتح القدير للإمام كمال الدين محمد بن عبد الواحد المعروف بابن الهمام الحنفي . طبع سنة ١٣١٨ هـ بالمطبعة الكبرى الأميرية ببولاق في ثمانية أجزاء هو وتكملته المسماة: نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار ، لأحمد بن فودر المعروف بقاضي زاده =

۱۹ ـ شرح الوقاية <sup>(۱)</sup> . ۲۰ \_ الظهيريّة <sup>(۲)</sup> . ۲۱ ـ فتاوى الإمام رشيد الدين (٣) . ۲۲ ـ الفتاوي البزارية (٤) .

= أفندى .

(١) شرح الوقاية : هو شرح الإمام صدر الشريعة الثاني عبيد الله بن مسعود المحبوبي لوقاية الرواية لبرهان الشريعة محمود بن عبيد الله المحبوبي .

انظر « کشف الظنون ج ۲ ص ۲۰۲۱ » .

وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب كشف الحقائق ، ومطبوع وحده في أربع أجزاء طباعة قديمة عام ١٣١٩ هـ .

(٢) لعل المراد بها الفتاوى الظهيرية لظهير الدين أبي بكر محمد بن أحمد القاضي

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٦ » .

(٣) وتسمى الفتاوى الرشيدية:

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٣ ، إيضاح المكنون ج ٤ ص ١٥٦ » . ورشيد الدين هو : محمد بن عمر بن عبد الله الصائغ رشيد الدين السنجي ٩ بكسر السين : قرية بمرو » الحنفى المتوفى سنة ٥٩٨ هـ له من الكتب شرح التكملة . فتاوى الرشيدي .

انظر « هـديّة العارفين ج ٦ ص ١٠٥ ، الفوائد البهية ص ١٨٣ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ١٠٣ ، معجم المؤلفين ج ١١ ص٨٦ » .

(٤) الفتاوى البزّازيه للشيخ محمد بن محمد بن شهاب المعروف بابن البزاز الكردي .

قال حاجي خليفة : ﴿ وهو كتاب جامع لخّص فيه زبدة مسائل الفتاوي والواقعات من الكتب المختلفة ، ورجح ما ساعده الدليل وذكر الأثمة أن عليه التعويل وسمّاه الجامع الوجيز ٥ .

انظر <sup>1</sup> كشف الظنون ج ١ ص ٢٤٢ » .

وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب الفتاوى الهندية الجزء الرابع والخامس، وهو مشهور ومتداول .

۲۳ \_ الفتاوى الخانيّة <sup>(۱)</sup> . ۲۶ \_ الفتاوى الصغرى<sup>(۲)</sup> . ۲۵ \_ الفصول العماديّة <sup>(۳)</sup> .

(۱) الفتاوى الخانية: هو الكتاب المعروف بفتاوى قاضي خان. وهو للإمام فخر الدين حسن بن منصور الأوزجندي الفرغاني. قال حاجي خليفة: «وهي مشهورة مقبولة معمول بها متداولة بين أيدي العلماء والفقهاء، وكانت هي نصب عين من تصدر للحكم والإفتاء، ذكر في هذا الكتاب جملة من المسائل التي يغلب وقوعها وتمس الحاجة إليها وتدور عليها وافعات الأمة».

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٧ » . وهذا الكتاب مطبوع بهامش كتاب الفتاوى الهندية الأجزاء : الأول والثاني

والثالث وهو مشهور متداول . (۲) الفتاوى الصغرى : للإمام عمر بن عبد العزيز المعروف بحسام الدين . بوبها

نجم الدين يوسف بن أحمد الخوارزمي الخاصي . انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٢٤ » .

ويوجد في جامعة الملك سعود بالرياض نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٨٨٣ .

(٣) الفصول العمادية : كتاب في فروع الحنفية تعرف بفصول العمادي لجمال الدين بن عماد الدين . وقيل : لعبد الرحيم بن أبي بكر المرغيناني .

قال حاجي خليفة: « رتبها على أربعين فصلاً في المعاملات . . . قال في أوله : وترجمت هذا المجموع بفصول الأحكام لأصول الأحكام » .

انظر « كشف الطنون ج ٢ ص ١٢٧٠ » .

يوجد في المكتبات الوقفية بحلب المكتبة العثمانية نسخة مخطوطة تحمل رقم ٢٦٢، وفي مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض نسخة مصورة عنها تحمل رقم ٩٩٥/ ص.

كما يوجد في دار الكتب الظاهرية نسخة مخطوطة منه تحمل رقم ٦١٤٠ ورقم ٧٠٣٦ .

انظر « فهرس دار الكتب الظاهرية ج ٢ ص ٧٣ ».

٢٦ ـ الفواكه البدرية <sup>(١)</sup> ٢٧ ـ القنية <sup>(٢)</sup> . ٢٨ ـ الكافي <sup>(٣)</sup> .

(١) الفواكه البدريّة في الأقضية الحكميّة: لمحمد بن محمد المصري الحنفي المعروف بابن الغرس.

أولها حمداً لله الذي إذا قضى لطف ولا معقب لحكمه ، ذكر أنه ابتلي بالحكم فنظم هذين البيتين :

أطرافُ كُلِّ قَضِيَّةٍ حُكميَّةٍ سَنِّ يلوحُ بِعَدَّها التحقيقُ حُكُميَّةٍ ومحكومٌ عليه وحاكمٌ وطريقُ وطريقُ رتبها على ستة فصول على النسق الوارد في بيتى الشعر .

انظر « كشف الظنون ج ٢ ص ١٢٩٣ » .

وهذا الكتاب مطبوع مع شرحه المجاني الزهريّة لمحمد علي الجارم ، طبع في مطبعة النيل بشارع محمد علي بمصر ، وقد وقفت على نسخة منه في مكتبة خاصة .

(٢) هي قنية المنية : لمختار بن محمود الزاهدي .

قال حاجي خليفة : « نقل عنها بعض العلماء في كتبهم . لكنها مشهورة عند العلماء بضعف الرواية ، وأن صاحبها معتزلي ، ذكر في أولها أنه استصفاها من منية الفقهاء لأستاذه بديع بن أبي منصور العراقي » .

انظر « کشف الظنون ج ۲ ص ۱۳۵۷ » .

ويوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ٣٥٧٢ / خ وفي مكتبة الأوقاف العامة ببغداد نسختان تحمل رقم ٧٣٩٢ ورقم ٧٤٣٤ وفي دار الكتب الظاهرية بدمشق يوجد لها عدد من النسخ.

انظر « الكشاف ص ٧٤ ـ فهرس دار الكتب الظاهرية ج ص ٨٩ » .

(٣) الكافي في فروع الحنفية : للحاكم الشهيد محمد بن محمد الحنفي .

قال حاجي خليفة «جمع فيه كتب محمد بن الحسن . . . وهو كتاب معتمد في نقل المذهب ، وشرحه جماعة من المشايخ منهم السرخسي وهو المشهور بمسبوط السرخسي » .

- ٢٩ ـ كنز الوصول إلى معرفة الأصول<sup>(١)</sup> . ٣٠ ـ المبسوط<sup>(٢)</sup> .
  - ٣٦ ـ المحيط البرهاني <sup>(٣)</sup> .

انظر « کشف الظنون ج ۲ ص ۱۳۷۸ » .

ويوجد في الكتبخانة بمصر نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم ١٣٢٧ . انظر « فهرس الكتبخانة ص ١٠١ » .

(١) كنز الوصول إلى معرفة الأصول: لعلي بن محمد بن عبد الكريم البزدوي . شرحه مجموعة من العلماء .

انظر « كشف الظّنون ج ١ ص ١١٢ » .

يوجد في دار الكتب القطرية نسخة مخطوطة له تحمل رقم ٧٩١ .

انظر فهرس دار الكتب القطرية ج ١ ص ١٩٢ » .

(٢) لم أقف على مراد المؤلف بالمبسوط ، وذلك لكثرة الكتب التي تسمى بهذا الاسم .

ولعل المراد به المبسوط في فروع الحنفية لمحمد بن الحسن الشيباني وهو المسمى بالأصل .

قال حاجي خليفة في كشف الظنون ج ٢ ص ١٥٨١ : ﴿ وَهُوَ الْمُرَادُ حَيْثُ مَا وَقَعِ فِي الْكَتَبِ ﴾ . أ

أو لعله المبسوط شرح الكافي: للسرخسي حيث ورد في كشف الظنون ص ١٥٨٠ ـ تعليقاً « إذا أطلق المبسوط في شروح الهداية وغيرها أريد مبسوط السرخسي . . . »

(٣) المحيط البرهاني في الفقه النعماني: للشيخ برهان الدين محمود بن أحمد بن عبد العزيز بن عمر بن مازه وقد اختصره وسمى مختصره الذخيره. انظر «كشف الطنون ح ٢ ص ١٦١٩».

وفي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عن نسخة توجد في مكتبة حلب الوقفية يحمل الأرقام ٧٦٠٩ / ف \_ ٧٦١٠ / ف \_ ويوجد كذلك في الكتبخانة بمصر نسخة مخطوطة لهذا الكتاب تحمل رقم

انظر « فهرس الكتبخانة ص ١٢٥ » .

۳۲ ــ مختصر الطحاوي <sup>(۱)</sup> . ۳۳ ــ المنار <sup>(۲)</sup> . ۳۲ ــ النهاية <sup>(۳)</sup> .

<sup>(</sup>١) تقدم التعريف به قريباً .

 <sup>(</sup>٢) هو منار الأنوار في أصول الفقه: للشيخ عبد الله بن أحمد المعروف بحافظ الدين النسفي. قال حاجي خليفة: « هو متن متين جامع مختصر نافع . . .
 وهو مع صغر حجمه ووجازة نظمه بحر محيط » .

قام بشرحه مجموعة من العلماء منهم: محمد بن أحمد بن عبد العزيز القونوي والعلامة زين بن نجيم وعبد اللطيف بن ملك وقاسم بن قطلوبغا وغيرهم كثير.

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٨٢٣ وما بعدها » وهو كتاب مطبوع مع شرحه لابن ملك ومتداول .

<sup>(</sup>٣) لم أقف على مراد المؤلف بهذا الكتاب . حيث ورد هذا الاسم لعدد من كتب الفقه الحنفي منها : النهاية شرح الوقاية .

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٩٨٩ ». ومنها: نهاية الكفاية شرح الهداية . انظر « المرجع السابق ص ٢٠٣٢ » .

ومنها : النهاية في الفروع . انظر « المرجع السابق ص ١٩٨٩ » .

## الفصل السابع طريقة المؤلف في الأخذ من المصادر

بتتبّع طريقة المؤلف في إشارته إلى المصادر تبيّن أنه تارة يشير إلى المصدر الذي استفاد منه ، وتارة لايشير إلى ذلك

فأما المواضع التي اشار فيها إلى المصادر فلم يسلك في كيفية ذلك منهجاً واحداً. بل سلك في صدد ذلك طرقاً كثيرة قد تكون هي كل

الطرق الممكن استعمالها في هذا المجال ، منها مايأتي :

١ - أن يذكر اسم المؤلف ثم اسم الكتاب قبل الكلام المنقول ،
 فيقول مثلاً : قال فلان في كتاب كذا . ثم يورد النص المراد ، ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله في أول الفصل الثالث (١) :

« قال مولانا العلامة ابن الغرس (٢) في الفواكه البدرية : هو إما الشرع . . . النح » .

ب \_ قوله (٣) : « ذكر العلامة الشيخ الإمام رشيد الدين رحمه الله في آخر فتاويه في كل موضع يكون القضاء سبباً لثبوت الحكم يشترط في ذلك ذكر القاضي »

٢ - أن يذكر اسم الكتاب، ثم يذكر اسم المؤلف قبل الكلام

(۱) انظر ص (٤٣٧) .

(٢) ابن الغرس هو: محمد بن محمد بن محمد بن خليل بدر الدين المعروف بابن الغرس المصري الحنفي . له شعر جيد ومصنفات منها: الفواكه البدرية . تولى عدة وظائف وناب في القضاء في القاهرة مدة . توفي سنة ٩٣٢ اثنتين وثلاثين وتسعمئة .

انظر « المجاني الزهرية ص ٢ ـ ٣ ، هدية العارفين ج ٦ ص ١٣٢ » . (٣) انظر ص (٦١٢) . المنقول ، فيقول مثلاً : وفي كتاب كذا لفلان ثم يورد النص المراد . ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله في أوائل الفصل الخامس (١) :

« وفي شرح الكنز للزيلعي (٢) أن العلم بالخلاف شرط . . . » .

ب ـ قوله في مسألة اشتراط صيرورة المحل محل اجتهاد وقوع الاختلاف في الصدر الأول بين الصحابة والتابعين حيث قال (٣) :

« وذكر في شرح الوقاية للعلامة صدر الشريعة (٤) أنه لايشترط ذلك . . . » .

٣ ـ أن يذكر اسم المؤلف فقط قبل الكلام المنقول دون الإشارة إلى الكتاب المنقول منه فيقول مثلاً: قال فلان ، ويورد النص المراد . ومن أمثلة ذلك :

أ\_ قوله (٥) في مسألة الخلاف السابق: هل يرتفع بالإجماع

<sup>(</sup>١) انظر ص (٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) الزيلعي: هو عثمان بن علي بن محجن أبو محمد فخر الدين الزيلعي كان مشهوراً بمعرفة الفقه والنحو والفرائض قدم القاهرة سنة ٧٠٥هـ ودرّس وأفتى ونشر الفقه وألف تبيين الحقائق. توفي سنة ٧٤٣هـ ثلاث وأربعين وسبعمئة ودفن بالقرافة.

انظر « الفوائد البهية ص ١١٥ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٣٤» .

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٥٤٩).

<sup>(</sup>٤) صدر الشريعة : هو عبيد الله بن مسعود بن تاج الشريعة محمود بن صدر الشريعة الأول أحمد بن جمال الدين المحبوبي البخاري المعروف بصدر الشريعة الثاني ، أخذ العلم عن جده تاج الشريعة . من مؤلفاته : شرح وقاية الرواية ، توفي سنة ٧٤٧ هـ سبع وأربعين وسبعمئة .

انظر « تاج التراجم ص ٤٠ ـ الفوائد البهية ص ١٠٩ ـ طبقات الفقهاء ص ١١٣ ـ هدية العارفين ج ٥ ص ١٤٩ » .

<sup>(</sup>٥) انظر ص (٥٤٦).

اللاحق: « وعن شمس الأئمة (١) أن الخلاف السابق يرتفع بالإجماع اللاحق بلا خلاف . . . » .

ب \_ قوله (٢) في مسألة تعليق عزل القاضي بالشرط:

« وقال العلامة ظهير الدين المرغيناني: (٣) ونحن الانفتي بصحة تعليق العزل بالشرط » .

٤ - أن يذكر اسم الكتاب المنقول منه فقط قبل الكلام المنقول دون الإشارة إلى مؤلف الكتاب ، فيقول مثلاً : ذكر كتاب كذا ، ثم يورد النص . ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله (٤) في مسألة القضاء للغائب وعلى الغائب :

« وذكر في الفصول العمادية من الفصل الخامس عن مبسوط خواهر زاده (٥) : لاينبغي للقاضي أن يقضي للغائب من غير خصم . . . » .

<sup>(</sup>١) المراد به السرخسي المتقدم ذكره .

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٦٦٢) .

<sup>(</sup>٣) ظهير الدين المرغيناني: هو علي بن عبد العزيز بن عبد الرزاق ظهير الدين الكبير المرغيناني، تفقّه على أبيه عبد العزيز وغيره، وتفقه عليه ابنه الحسن بن على توفي سنة ٥٠٦هـ ست وخمسمئة.

انظر « الفوائد البهية ص ١٢١ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٣٦٤ » .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (١٤) .

<sup>(</sup>٥) هو محمد بن الحسين بن محمد بن الحسين البخاري المعروف ببكر خواهر زاده كان إماماً فاضلاً وكان من عظماء ماوراء النهر، له مؤلفات عدة منها: المبسوط في الفروع - شرح الجامع الكبير - شرح أدب القاضي - شرح مختصر القدورى .

ومعنى خواهر زاده ـ ابن أخت عالم ـ توفي سنة ٤٨٣ هـ ثلاث وثمانين وأربعمئة .

انظر «الفوائد البهية ص ١٦٣، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٤٩ ج ١ ص ٢٣٦ ٠

ب \_ قوله (١) في مسألة عزل القاضي للوصي المختار:

« وذكر في الخلاصة عن نسخة الإمام المحقق خواهر زاده رحمه الله تعالى لاينبغي للقاضي أن يعزله . . . »

٥ ـ أن يذكر اسم المؤلف ثم أسم كتابه الذي نقل منه وذلك بعد نقل النص فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكره فلان في الكتاب الفلاني .

ومن أمثلة ذلك :

أ\_قوله (7): « لو ادّعى \_ أي: أحد الورثة \_ عيناً من أعيان التركة أنه اشتراه من الميت ، أو وهبه الميت وسلّمه إليه ، لاتسمع دعواه بذلك بعد القسمة . كذا قاله الزاهدي (7) في القنية » .

ب\_ قوله (٤) في مسألة نفاذ القضاء بشهادة الزور ظاهراً وباطناً « والقضاء يقرّره في الظاهر ، لا أن القضاء أثبت أمراً لم يكن ، وقد يجعل المعدوم موجوداً والموجود معدوماً بالاعتبار الشرعي ، كذا قرر المحقّق العلامة ابن الغرس في رسالته في القضاء » .

٦ ـ أن يذكر اسم الكتاب الذي نقل منه ، ثم يذكر اسم مؤلفه
 وذلك بعد إيراد الكلام المراد ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذُكر في

<sup>(</sup>۱) انظر ص (۱٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٧٣٩).

<sup>(</sup>٣) الزاهدي: هو مختار بن محمود بن محمد الزاهدي أبو الرجاء الغزميني الملقب نجم الدين تفقّه على بديع بن أبي منصور العراقي وعلاء الدين الخياطي وبرهان الأئمة محمد عبد الكريم التركستاني. من مؤلفاته: شرح مختصر القدوري ـ القنية. توفى سنة ٦٥٨ هـ ثمان وخمسين وستمئة.

أنظر «الجواهر المضيئة ج ٢ ص ١٦٦ ، الفوائد البهية ص ٢١٢ ـ كشف الظنون ج ٢ ص ١٣٥٧ » .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٥٨٠).

الكتاب الفلاني لفلان .

ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله (١) : « إذا كانت الكفالة بمال مؤجل ومات الكفيل يؤخذ من تركته في الحال ، كذا في المجمع وشرح الهداية لفخر المحققين العلامة ابن الهمام رحمه الله تعالى » .

« وكذا لو قال بعد الشهادة وطلب الحكم سلم المحدود للمدعى لايكون هذا حكماً منه ، وهكذا ذكر المسألة في الباب الأول من فتاوى العلامة رشيد الدين رحمه الله » .

٧ ـ أن يذكر اسم المؤلف فقط بعد نقل النص دون أن يذكر اسم
 الكتاب الذي نقل منه ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكره فلان .

ومن أمثلة ذلك :

أ قوله (٣) في مسألة نفاذ القضاء بشهادة الزور ظاهراً وباطناً: « إن أبا حنيفة لم يجعل الحرام المحض وهي الشهادة الكاذبة من حيث أنها إخبار كاذب سبباً للحل ، بل حكم القاضي صار كإنشاء عقد جديد كما قررناه وهو ليس حراماً بل هو واحب ، لأن القاضي غير عالماً بل هو واحب ، لأن القاضي غير

عالم بكذب الشهود ، كذا حققه صدر الشريعة » . - قوله (3) في مسألة نفاذ القضاء ببعض المدعى به :

« قلت : ويستفاد من هذا كما قال بعض المشائخ نفاذ القضاء

ببعض المدعى به عند قيام البينة على الكل ، وهي واقعة لم يوجد لها رواية إلا هذه ، كما ذكره الزاهدي عن أستاذه » .

<sup>(</sup>١) انظر ص (٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٥٨٣) .

<sup>(</sup>۳) انظر ص(٥٦٩). (۵) انتار (۵۸۵)

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٥٨٥).

٨ ـ أن يذكر اسم الكتاب المنقول منه بعد إيراد الكلام المنقول دون أن يذكر اسم المؤلف ، فيقول مثلاً بعد إيراد النص : كذا ذكر في الكتاب الفلانى .

ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله : (١) إن الخصاف (٢) رحمه الله تعالى لم يعتبر الخلاف بيننا وبين الإمام الشافعي (٣) رحمه الله تعالى ، وإنما اعتبر الخلاف بين المتقدمين وهم الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ومن بعدهم من السلف ، كذا ذكر في المحيط » .

<sup>(</sup>١) انظر ص (٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) الخصاف : هو أحمد بن عمر بن مهير الإمام أبو بكر الخصاف كان ورعاً زاهداً يأكل من كسب يده .

روى عن أبيه عن الحسن عن أبي حنيفة .

صنف كتاب الخراج ، وكتاب الحيل ، وكتاب أدب القاضي ، وكتاب الشروط ، وكتاب أحكام الأوقاف .

توفي سنة ٢٦١ هـ. إحدى وستين وسئتين بمدينة بغداد .

انظر « الفوائد البهيّة ص ٢٩ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٨٧ » .

<sup>(</sup>٣) الشافعي: هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف القرشي أبو عبد الله الشافعي نزيل مصر. ولد بعسقلان سنة ١٥٠ هـ خمسين ومئة ، فلما أتى عليه سنتان حملته أمه إلى مكة ، وهناك تلقى العلم روى عن مسلم بن خالد ومالك بن أنس وابن عيينه وغيرهم كثير وروى عنه إبراهيم بن المنذر وأحمد بن حنبل وأبو ثور وغيرهم كثير ، انتشر علمه في مصر وفي غيرها من بلاد المسلمين وأثنى عليه كثير من العلماء والمحدثين . توفي في آخر يوم من رجب سنة ٢٠٤ هـ أربع ومئتين .

انظر ترجمته في «تهذيب التهذيب ج ٩ ص ٢٥ ، آداب الشافعي ومناقبه : البداية والنهاية ج ١٠ ص ١٨٤ : تهذيب الإسماء واللغات ج ١ ص ٤٤ »

ب ـ قوله (١) في مسألة استخلاف القاضى :

« لأن قاضي القضاة هو الذي يتصرف في القضاة تقليداً وعزلاً كذا ذكر في الفصول نقلاً عن الذخيرة ».

٩ ـ أن ينقل كلاماً يذكر أنه حُكي عن أحد العلماء دون أن يذكر

اسم الحاكي أو اسم الكتاب الذي أخذ منه.

ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله في المقدمة <sup>(٢)</sup> :

 $^{(7)}$  وحكي عن القاضي نجم الدين أبي بكر اليعقوبي  $^{(7)}$  رحمه الله أنه كتب جواب المسألة ، وكان المستفتي خياطاً فصنع لثوبه زراً

وعروة . . . № . ب \_ قوله في أول الفصل الثامن (٤)

« حكي عن الشيخ الإمام عبد الواحد الشيباني (٥) الحنفي رحمه

الله تعالى أن مايفعله القاضي من التفويض إلى شافعي المذهب . .

١٠ ـ أن ينسب المؤلف إلى مجموعة من الكتب دون أن يذكر

أحدها أو مؤلفها .

ومن أمثلة ذلك :

أ ـ قوله (٦) في مسألة عدم اشتراط الدعوى للشهادة على الوقف

<sup>(</sup>١) انظر ص (٥٥٥). (٢) انظر ص (١٧٠).

<sup>(</sup>٣) لم أقف على ترجمته في الكتب التي اطلعت عليها .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٦٨٦) .

<sup>(</sup>٥) هو عبد الواحد الشيباني الملقب بالشهيد كان من كبار فقهاء ماوراء النهر وكان يرجع إليه في كثير من الوقائع والنوازل .

انظر « الجواهر المضيئة ج ١ ص ٣٣٤ ، الفوائد البهية ص ١١٣ » .

<sup>(</sup>٦) انظر ص (٧٥٤).

« منها الشهادة القائمة على وقف لايشترط في الحكم به الدعوى مطلقاً ، كذا رأيت في بعض الكتب .

ب \_ قوله (١) في الشهادة على التدبير:

« ومنها الشهادة على التدبير فإنها مقبولة عندهما خلافاً لأبي حنيفة رحمه الله كما في عتق العبد ، كذا رأيت في بعض الكتب المعتمدة في المذهب » .

وأما (٢) المواضع التي لا يحيل المؤلف فيها على المصادر فهي قليلة:

وحيث أن المؤلف كثيراً ما يذكر المصادر التي استفاد منها ويحيل عليها ، كما اتضح من الأمثلة المتقدمة وغيرها ، فإن عدم ذكره للمصدر قد يكون ناتجاً عن السهو أو النسيان أو تحريف النساخ .

وقد يكون اجتهاداً من المؤلف لكون مانقله شيئاً مشهوراً ومتداولاً في معظم الكتب .

وقد وقفت على مايجوز أن يكون مصدراً لبعض المسائل التي أوردها المؤلف دون أن يشير إلى مراجعها .

ومن أمثلة ذلك :

أ\_قوله (٣) في مسألة الخلاف في مكان إقامة الدعوى:

« فإذا كان المدعي في خطة قاض لايكون لذلك القاضي طلب غريمه وهو من أهل خطة قاض آخر » .

فإن هذه الجملة توجد في كتاب الفواكه البدرية لابن الغرس المطبوع مع المجاني الزهرية ص ٧٦ وعصر ابن الغرس سابق لعصر المؤلف .

<sup>(</sup>۱) انظر ص (۷٤۲) . .

<sup>(</sup>٢) عطف على الجملة السابقة وهي : ( فأما المواضع التي أحال ) ص (٨٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٢٥٦).

بعد الجملة السابقة بقليل:

« وإذا قال السلطان للقاضي : لاتقض على فلان ، ولا لفلان ، ولا في الحادثة الفلانيَّة ، فإنه لايصير قاضياً في ذلك » .

فإن هذه الجملة موجودة في الفواكه البدرية المتقدم ذكره وفي الصفحة نفسها .

ج ـ قوله في مسألة أخذ المفتي أجرة على فتواه الواردة في آخر الفصل الأول (٢) حيث قال:

« وأما المفتى فلا بأس أن يأخذ شيئاً على كتابة جواب الفتوى ،

وذلك لأن الواجب عليه الجواب باللسان دون الكتابة . فإن قلت : إذا كان الواجب عليه الجواب فقد حصل بالكتابة ووقع عن الواجب فلا يجوز له أخذ الأجرة ، كما في سائر الواجبات . . . النح » .

فإن هذا الكلام إلى آخر الفصل يوجد في كتاب تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد لأبن الشحنة ورقة ١٤٨ ـ أ ، وهو كتاب مخطوط وعصر مؤلفه سابق لعصر المؤلف.

د ـ قوله في الفصل السابع<sup>(٣)</sup> :

« ويجوز التقليد من السلطان الجائر ، كما يجوز من العادل . أمّا من السلطان العادل فظاهر ، وأما من السلطان الجائر فلأن الصحابة رضي الله عنهم تقلَّدوا الأعمال من معاوية (٤) . . . . » . . .

فهذا الكلام يوجد في عدد من كتب الفقه .

كما في شرح أدب القاضي للصدر . . .

<sup>(</sup>١) انظر ص (٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٢٨٥). (٣) انظر ص (٦٣٥).

<sup>(</sup>٤) ستأتي ترجمة مطولة لمعاوية ص (٦٣٦) مبيّن فيها فضله ، وعدم صحة جعله مثالاً للسلطان الجائر .

الشهيد (١) ج ١ ص ١٣٠ ولسان الحكّام لابن الشحنة (٢) ص ٢١٨ وغيرها ، وعصر مؤلفي هذين الكتابين سابق لعصر المؤلف . ولكن المؤلف لم يحل على أحد هذين المصدرين ولا غيرهما .

<sup>(</sup>١) الصدر الشهيد: هو عمر بن عبد العزيز بن مازه أبو محمد حسام الدين المعروف بالصدر الشهيد.

إمام الفروع والأصول من كبار الأئمة وأعيان الفقهاء ولد سنة ٤٨٣ هـ ثلاث وثمانين وأربعمئة وتوفي سنة ٥٣٦ هـ ست وثلاثين وخمسمئة من مصنفاته : الفتاوى الصغرى والكبرى وشرح أدب القاضي للخصاف وشرح الجامع الصغير ، والواقعات والمنتقى .

انظر « الفوائد البهية ص ١٤٩ ، الجواهر المضيئة ج ١ ص ٣٩١ ، هدية العارفين ج ٥ ص ٧٨٣ .

 <sup>(</sup>۲) هو إبراهيم بن محمد بن محمد أبو الوليد الحلبي الحنفي المعروف بابن الشحنة من مؤلفاته: لسان الحكام في معرفة الأحكام توفي سنة ۸۸۲ هـ اثنتين وثمانين وثمانمئة.

انظر « هديّة العارفين ج ٥ ص ٢١ ، معجم المؤلّفين ج ١ ص ٩٦ ، معجم المصنفين ج ٤ ص ٤١٥ » .

## الفصل الثامن المواضيع التي طرقها المؤلف في كتابه هذا

استهلّ المؤلف كتابه بخطبة الكتاب(١)

فحمد الله تعالى فيها وأثنى عليه بما هو أهله ، وصلّى على رسوله الكريم على أصحابه والتابعين ، ثم ذكر أن العلم كالبحر لايدرك قراره ولايستطيع أحد الإحاطة به . وبيّن أن الفقه هو أهم أنواع العلوم ، وأن الواجب قصده وصرف الهمّة إليه .

ثم أهدى هذا الكتاب إلى الحاكم الشرعي بغزة آنذاك ، ودعى له بطول العمر وعلو المنزلة .

وبين في آخر الخطبة أنه قسم كتابه هذا إلى مقدمة وثمانية فصول . فأما المقدّمة (٢) فقد تكلم فيها عن الإفتاء في المواضيع التالية :

١ ـ بيان أن المفتي مخير في الإفتاء بين أن يفتي بقول أبي حنيفة
 وبين أن يفتي بقول صاحبيه ، إلا أن يكون أحد الصاحبين مع أبي حنيفة
 فيفتى بقولهما فقط .

٢ ـ بيان حكم إفتاء القاضي في مجلس الحكم ، وبيان الصحيح
 في ذلك .

٣ ـ الكلام عن فتوى المجتهد وفتوى المقلّد وذكر شيء من آداب الفتوى وشروط المفتى

٤ \_ حكم الإفتاء على المجتهد إذا كان في بلد ليس فيه أعلم منه

٥ \_ حكم الإفتاء حالة المشي .

٦ ـ الإشارة إلى عدم ترديد المستفتي ووجوب الرفق به .

<sup>(</sup>١) انظر ص (١٣٢) .

<sup>(</sup>۲) انظر ص (۱٤٦) .

٧ بيان أن اختلاف الأئمة رحمة من الله تعالى وتوسعة على الناس .

٨ ـ العودة إلى بيان أن المفتي بالخيار إن شاء أفتى بقول أبي حنيفة وإن شاء أفتى بقول صاحبيه إلا إذا اصطلح المشايخ على خلاف ذلك ،
 فيتبع اصطلاحهم ، وذكر امثلة على ذلك .

٩ ـ الكلام على تضمين الساعي إلى السلطان بدون ذنب وهو مايسمى الآن بالتعويض عن الضرر .

١٠ ـ بيان عدم جواز اتباع الهوى أثناء الإفتاء ، وذلك بالإفتاء
 بالأقوال المهجورة والضعيفة .

١١ ـ بيان وجوب التحرز عن الرشوة ونحوها وضرب أمثلة لتحرز
 العلماء عنها .

١٢ ـ العودة إلى بيان شيء من شروط المفتى وآداب الفتوى .

۱۳ ـ بيان طرق الفتوى والإشارة إلى جواز الإفتاء بالإشارة بخلاف
 القضاء .

١٤ ـ بيان أن الفتوى على الإطلاق على قول أبي حنيفة ثم أصحابه من بعده .

١٥ ـ العودة ثالثة إلى قوله: أن المفتي بالخيار وجعله قولاً
 مرجوحاً ، لأن أبا حنيفة أعلم العلماء في زمانه ونقل ثناء الشافعي عليه .

١٧ \_ خلاف العلماء في كراهة الإفتاء .

١٨ ـ آداب المفتي إذا أراد الإفتاء بما اتفق عليه العلماء أو اختلفوا
 فيه .

وأما الفصل الآول: فهو في بيان الصالح للقضاء وغير الصالح له: وقد ذكر فيه المؤلف عدّة مسائل منها:

- ١ ـ بيان شروط القاضي . والوقوف عند ما فيه خلاف بين العلماء
   في اشتراطه ، كاشتراط السمع والاجتهاد والعدالة .
  - ٢ \_ الكلام عن انعزال القاضي بالفسق الطارىء عليه .
- ٣ ـ الكلام عن انعزال الإمام والأمير بالفسق الطارىء والفرق بينهما وبين القاضي .
  - ٤ ـ حكم تزويج الفاسق لابنته الصغيرة .
- م بيان عدم نفاذ قضاء القاضي فيما ارتشى فيه ، وأنه إذا أخذ القضاء بالرشوة لايصير قاضياً .
  - ٦ حكم تقلد القضاء على من توفرت فيه شروط القاضي
- ٧ ـ الكلام عن المحكم وشروطه ، وما يجوز أن يقضي فيه ومالا يجوز
  - ٨ ـ الكلام عن تقييد ولاية القاضي الزمانية والمكانية .
    - ٩ \_ خلاف العلماء في مكان إقامة الدعوى .
      - ١٠ \_ حكم تولية قاضيين أو أكثر قضاء بلد واحد .
- ١١ ـ أخذ القاضي الأجرة على القضاء وأقوال العلماء في جواز
- ذلك . ١٢ ــ أخذ المفتي الأجرة على كتابة جواب الفتوى والحتّ على
- الكف عن ذلك احترازاً عن القيل والقال ، وصيانة لماء الوجه عن الابتذال .
  - وأما الفصل الثاني: فهو في طريق القاضي إلى الحكم: وقد تكلّم فيه المؤلف عن عدّة مسائل منها:
- ١ ـ طريق القاضي إلى الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد
   المحضة ، وأن ذلك عبارة عن الدعوى والحجة .
- ٢ ـ ذكر أنواع الحجة وهي البينة والإقرار واليمين والنكول عنها
   والقسامة وعلم القاضى والقرائن

- ٣ ـ تعريف الدعوى .
- ٤ \_ دعوى دفع التعرض والخلاف في قبولها .
  - ٥ ـ اشتراط الدعوى لنفوذ القضاء .
  - ٦ \_ الحكم على الغائب ومتى يجوز ذلك .
    - ٧ .. نصب المسخر عن الغائب .
- ٨ ـ أنواع نواب الغائب الذين يحكم على الغائب عند حضورهم .
   وأمثلة ذلك .
- ٩ ـ أنواع الخصم وهو : أصيل أو وكيل أو وارث أو وصي أو من
   بينه وبين الغائب اتصال .
  - ١٠ ـ شروط الدعوى .
  - ١١ ـ من شروط الدعوى ألا يسبق من المدعى ما يناقضها .
    - ١٢ ـ الاستثناءات الواردة على هذا الشرط وأمثلة لذلك .
      - ١٣ ـ من شروط الدعوى اشتمالها على المطالبة .
        - ١٤ ـ ذكر الحدود في دعوى العقار .
        - ١٥ ذكر موضع الإيداع في دعوى الوديعة .
          - ١٦ ـ دعوى السعاية وشرط قبولها .
- ١٧ ـ بيان أنه في دعوى خرق الثوب وجرح الدابّة لايشترط إحضار
   الثوب ولا الدابة ، لأن المدعى به في الحقيقة هو الجزء الفائت .
  - ١٨ ـ تعريف الشهادة ومحترزات التعريف.
  - ١٩ ـ شهادة العبد والمكاتب والمدبّر وأم الولد .
    - ٢٠ ـ شهادة المحدود في القذف .
  - ٢١ ـ شهادة الشريك والمفاوض ومن يجر إلى نفسه نفعاً . .
    - ٢٢ ـ شهادة التهاتر .
    - ٢٣ ـ الشهادة التي تقوم على النفى .
    - ٢٤ شهادة أهل الكفر على المسلمين .

- ٢٥ \_ شهادة المولى لمأذونه في التجارة .
  - ٢٦ \_ شهادة الأعمى . ٢٧ \_ شهادة الخنثي ..
  - ٢٨ \_ شهادة العلاو على عدوه .
    - ٢٩ \_ العداوة بسبب الدنيا .
  - ٣٠ \_ شهادة الوكيل فيما وكل فيه .
    - ٣١ \_ شهادة البخيل .
  - ٣٢ \_ توجيه عدم قبول شهادة البخيل .
- ٣٣ \_ شهادة من شهد بوقف مكتب ولده فيه .
- ٣٤ ـ شهادة من شهد بوقف مدرسة هو صاحب وظيفة فيها .
  - ٣٥ \_ المشابهة بين الخطين . ٣٦ \_ خط الصراف والسمسار .
  - ٣٧ \_ دلالة الشهادة على المدعى به .
  - ٣٨ \_ اتفاق كلام الشاهدين لفظاً ومعنى .
  - ٣٩ \_ أوجه اختلاف الشاهدين في شهادتهما .
    - ٠٤ \_ الاختلاف في الزمان .
      - ٤١ ـ الاختلاف في المكان .

      - ٤٢ \_ الاختلاف في الإنشاء والإقرار .
        - ٤٣ \_ الاختلاف في الفعل .
      - ٤٤ \_ الاحتلاف في القول .
    - ٥٥ \_ الاختلاف في القول الملحق بالفعل .
    - ٤٦ ـ الاختلاف في الفعل الملحق بالقول.
      - ٤٧ \_شهادة عمال الأمير ودواوينه له .
        - ٤٩ \_ بيّنة الإكراه وبينة الطواعية .

٤٨ \_ شهادة الشتام .

- ٥ \_ شهادة من أكل طعاماً هيىء من قبل المشهود له .
  - وأما الفصل الثالث: فهو في المحكوم له:
  - وقد تكلم فيه المؤلف في عدة مباحث هي :
  - ١ ـ بيان أن المحكوم له نوعان الشرع والعبد .
- ٢ ـ تقسيم المدّعى إلى مدّع حقيقة وهو ظاهر ، مدّع حكماً وهو الموكل واليتيم ، وكل من اعتبر الشرع المباشر للدعوى نائباً عنه .
  - ٣ \_ تعريف المدَّعي والمدَّعَي عليه ،
  - ٤ \_ القضاء على الغائب ونصب الوكيل عنه .
    - ٥ \_ القضاء للغائب .
    - ٦ ـ ذكر مسائل تناسب هذ الفصل .
- ٧ ـ بيان أن طلب الحكم من المدّعى ليس بشرط لصحة القضاء .
   وكذا قول القاضى أحكم .
- ٨ ـ إمهال القاضي المدّعى عليه ثلاثة أيام عند دفعه الدعوى وطلبه
   الإمهال .
  - أما الفصل الرابع: فهو في أحكام المحكوم عليه:
    - وقد تكلُّم فيه المؤلف في عدّة مواضيع هي :
    - ١ ـ بيان أن المحكوم عليه لايكون إلا العبد .
  - ٢ ـ بيان أن المحكوم عليه تارة يكون واحداً وتارة يكون كثيراً .
    - ٣ ـ تعريف المدَّعَى عليه .
    - ٤ ـ المراد بكون المحكوم عليه واحداً وكونه كثيراً .
      - ٥ \_ القضاء بحرية الأصل.
      - ٦ \_ القضاء بالملك المطلق .
        - ٧ ـ القضاء بوقفية موضع .
      - ٨ ـ المحكوم عليه في حقوق الشرع .
  - ٩ \_ مواضع لأيحتاج الحكم فيها إلى دعوى بل يكتفي بالشهادة .

- ١٠ ـ الشهادة القائمة على وقف سواء كان الوقف خاصاً أو عاماً
   ١١ ـ الشهادة على النسب
  - ١٢ \_ الشهادة على عتق الأمة .
  - ١٣ \_ الشهادة على حرية العبد ، سواء كانت أصليه أم طارئة .
    - ١٤ ـ الشهادة على رؤية الهلال .
    - ١٥ \_ اشتراط الحكم لثبوت هلال رمضان .
    - ١٦ \_ الشهادة على التدبير سواء كان تدبيراً للأمة أو للعبد .
      - ١٧ \_ الشهادة على التطليق .
        - ١٨ \_ الشهادة على الخلع .
      - ١٩ \_ الشهادة على حرمة المصاهرة .
        - ٢٠ \_ الشهادة على الإيلاء ..
- ٢١ \_ الشهادة على الظهار .
- ٢٢ ـ اشتراط الدعوى في حقوق العباد إلا في مسألة إساءة أحد
   الخصمين الأدب على القاضى .
- وقد تكلّم فيه المؤلف في عدة مباحث هي:
- ١ أن حكم الحاكم ينفذ في كل ما اختلف فيه العلماء إذا كأن الحاكم عالماً بموضع الخلاف.
- ٢ \_ قضاء القاضي بما يخالف رأيه سواء كان عامداً أو ناسياً، وسواء
- كان مجتهداً أو مقلداً ، وسواء كانت الولاية من السلطان مطلقة أو مقيدة بما صحّ من مذهب معين .
  - ر ٣ الأوجه الأربعة لقضاء القاضي من حيث جواز نقضه .
    - ٤ \_ موافقة القضاء لدليل شرعي وعدم مخالفته لآخر .
      - ٥ ـ موافقة القضاء لدليل شرعيُّ ومخالفته لآخر .
- ٦ \_ قضاء القاضي في محل الخلاف فيه في نفس القضاء كقضاء

- المرأة والفاسق .
- ٧ \_ مخالفة القضاء للدليل الشرعي .
- ٨ ـ أمثلة للأوجه المذكورة وذكر خلاف العلماء في بعضها .
  - ٩ ـ الخلاف في بيع أم الولد . ومنشأ الخلاف .
- 10 ـ الكلام عن مسألة ما إذا وقع الخلاف في عصر ، ثم أجمع العلماء على أحد القولين في عصر آخر : هل ينعقد الإجماع ويرتفع الخلاف السابق أم لا ؟ وذكر أقوال الفقهاء في ذلك والمعتمد عند الأصوليين .
- ١١ ـ اشتراط صيرورة المحل محل اجتهاد ، وقوع الخلاف فيه
   بين أهل الصدر الأول من الضحابة والتابعين وذكر خلاف العلماء .
- ١٢ ـ مسألة مشهورة ومهمة جداً وهي مسألة نفاذ القضاء بشهادة
   الزور ظاهراً وباطناً ، وخلاف العلماء في ذلك مع أبي حنيفة .
- ١٣ ـ مسألة ما إذا ادعت المرأة أن زوجها أبانها بثلاث أو بواحدة ،
   فجحد الزوج وحلفه القاضى .
  - وأما الفصل السادس: فهو في الحكم:
  - وقد تكلم فيه المؤلف في عدة مسائل هي:
- ١ ـ تعريف الحكم لغة وفي الاصطلاح المنطقي والأصولي والشرعى .
  - ٢ ـ الصيغ الشرعية للقضاء .
- ٣ أمر القاضي إذا وقع بعد دعوى صحيحة وشهادة مستقيمة :
   هل يكون حكماً ؟ وأمثلة على ذلك .
  - ٤ \_ نفاذ القضاء ببعض المدّعى به عند قيام البينة على الكل .
    - ٥ ـ فعل القاضي هل يكون حكماً وأمثلة لذلك .
- ٦ ـ تنفيذ القاضي هل يكون حكماً والمراد بالتنفيذ في ذلك
   العصر .

- ٧ الولاية على الأيتام ومايشترط لصحة نصب الولي عليهم
  - ٨ ـ حكم القاضي في وقف هو مستحق فيه .
- ٩ ـ قول القاضي ثبت عندي هل يكون حكما . وما قاله المتأخرون
   في ذلك .
- ١٠ حتابة القاضي الشهادة على صك بيع الوقف هل يكون حكماً
   منه بصحة البيع .
  - ١١ \_ دعوى القضاء واشتراط تسمية القاضي فيها وأمثلة لذلك
     ١٢ \_ دعوى القضاء بصحة الوقف
- ١٣ \_ قاعدة في اشتراط تسمية القاضي في دعوى القضاء عموماً وأمثلة لذلك .
- مثلة لذلك . وأما الفصل السابع : فهو في التولية والعزل :
- وقد تكلّم فيه المؤلف عن عدة مسائل هي : ١ ـ بيان فضل القضاء وفضل القيام به بين الناس .
- ٢ ـ بيان أنه لاتصح ولاية القضاء حتى تتوفر في القاضي الشروط المطلوبة .
- ٣ ـ واجب السلطان اختيار الأصلح والأكمل والأولى لهذا
   المنصب
- ٤ ـ سؤال القضاء وترخيص بعض العلماء في ذلك . وذكر قصة
   أبى حنيفة عندما طُلب إلى القضاء .
  - الشروط المطلوبة في القاضى . ؟
  - ٦ \_ تقلّد القضاء من السلطان الجائر .
  - ٧ ـ تقلد القضاء من أهل البغي .
- ٨ ـ اشتراط المصر لنفاذ القضاء وكون القسمة ليست من أعمال القضاء .
  - ٩ \_ الولاية المكانية للقاضى .

- ١٠ ـ المبايعة على القضاء .
- ١١ \_ انعزال القاضي بتقليد قاض آخر في نفس المكان .
  - ١٢ \_ انعزال القيم بنصب قيم آخر .
  - ١٣ \_ الفرق بين القاضي والقيم في ذلك .
- ١٤ \_ استخلاف القاضي لغيره في كلّ أو بعض ماهو من عمله .
  - ١٥ ـ دخول سواد البلد في ولاية القاضي .
  - ١٦ \_ تقليد القضاء في بلد واحد لرجلين أو أكثر .
    - ١٧ \_ عزل القاضى .
    - ١٨ \_ عزل الوصى المختار .
    - ١٩ ـ تعليق عزل القاضي بالشرط.
  - ٢٠ ـ الصفات التي ينعزل بها القاضي إذا حلت به .
    - ٢١ ـ انعزال القاضي قبل علمه بخبر العزل .
      - ٢٢ \_ انعزال القاضي بموت السلطان .
        - ٢٣ انعزال الوكيل بموت الموكل.
      - ٢٤ ـ انعزال نائب القاضى بعزل القاضى .
        - ٢٥ \_ عزل القاضي نفسه من القضاء .
          - ٢٦ ـ عزل الوصى نفسه .
    - ٢٧ \_ عزل متولى الوقف من جهة الواقف نفسه .
      - ٢٨ ـ اشتراط علم الوكيل بعزله .
        - ٢٩ ـ العزل الحكمى .
        - ٣٠ ـ الجنون المطبق ومدته .
  - ٣١ ـ ردّ الولاية وعدم قبولها وإمكانية العدول عن الرد .
    - وأما الفصل الثامن : فهو في التتمات :
    - وقد تكلم فيه المؤلف عن مواضيع شتى هي:
  - ١ \_ قضاء النائب بما شهد به الشهود عند الأصل والعكس .

- ٢ ـ تفويض القاضي الحكم في مسالة لايراها إلى من يراها ...
   ٣ ـ بيع المدبر ...
  - ٤\_فسخ اليمين المضاف.
  - ٥ \_ التفريق بين الزوجين بعجز الزوج عن النفقة .
    - ٦ ـ عزل المحكم قبل الحكم .
      - ٧ \_ قضاء القاضي بعلمه .
    - ٨ ـ استيفاء الحقوق من السلطان دون القاضى .
- ٩ ـ دعوى الخصم على القاضي بعد عزله بما قضى عليه به أثناء
   ولايته .
- ۱۱ \_ مسألة عجيبه ، وهي ما لو باع متاعاً وقبض الثمن من المشتري ، ثم أبرأ البائع المشتري من الثمن بعد القبض ، فيصح إبراؤه ويرجع المشتري على البائع بما دفعه إليه من الثمن
  - ١٢ \_ إذا الختصم غريبان عند قاض ولاية أخرى .
- ١٣ \_ إقرار المدعى أنه لابينة له وذكر الألفاظ التي لاتقبل بعدها
  - ١٤ \_ التحليف بالطلاق و العتاق .
  - ١٥ \_ الحنث بالحلف بالطلاق والعتاق .
  - ١٦ ـ متى يظهر كذب الحالف ومتى لايظهر .
- ۱۷ ـ الجمع في الشهادة بين الشهادة على الكفالة والشهادة على الحوالة .
  - ١٨ ـ رد الدعوى المتناقضة .
- ۱۹ ـ الفتوى في غصب منافع الوقف وعقار اليتيم والعقار المعدّ للاستغلال

- ٠٠ ـ تحليف الصبي المأذون في التجارة .
- ٢١ ـ تحليف الأخرس وصورة ذلك والعمل بإشارته .
- ٢٢ \_ تحليف الأصم الأخرس \_ والأصمّ الأخرس الأعمى .
- ٢٣ \_ دعوى بعض الورثة ديناً على التركة بعد تمام القسمة .
  - ٢٤ ـ بيع الوصى ومتولى الوقف بغبن فاحش.
  - ٢٥ \_ أخذ الدين من مال الكفيل إذا مات قبل الأجل.
- ٢٦ ـ مسألة نفيسة وهي أن براءة الأصيل إنما توجب براءة الكفيل
   إذا كانت بالإبراء أو الأداء فقط دون الحلف
  - ٢٧ \_ الكفالة بالقرض إلى أجل .
  - ٢٨ ـ تأجيل القرض وخلاف العلماء في ذلك .
- ٢٩ ـ خاتمة تشتمل على التواضع ودعاء الله بأن يجعل عمله خالصاً
   لوجهه الكريم والاستعاذة من شر الحاسدين

## الفصل التاسع نسخ الكتاب المخطوطة

النسخ المخطوطة للكتاب التي وقفت عليها وبيان أوجه الاختلاف بينها:

نسخ الكتاب المخطوطة التي وقفت عليها ثلاث نسخ فقط.

وكتابتها كلُّها واضحة ومقروءة لكل أحد إلا شيئاً يسيراً في بعضها

لايذكر .

وقد قمت بمقابلة بعضها على بعض فوجدت الاختلاف بينها قليلاً وهو على أنواع .

فقد يكون الاختلاف بينها في بعض المواضع باللفظ دون المعنى ومثال ذلك :

ورد(١١) في بعض النسخ « والله أعلم » وفي بعضها « والله الموفق »

ورد (٢) في بعضها « قلت » وفي بعضها « أقول » ، وقد يكون الاختلاف بينها بسقوط بعض الكلمات التي لا تؤثر على

المعنى .

ففي بعض النسخ مثلاً ورد<sup>(٣)</sup> « رحمه الله تعالى » وفي بعضها

: رحمه الله » .

وورد(٤) في بعضها مثلا: « وذكر في الفصول العمادية » وفي (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر ص (۲۸۹)

<sup>(</sup>۲) انظر ص (۲۵٦).

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٤٦٩) .

<sup>(</sup>٤) انظر ص (٥١٤) .

<sup>(</sup>٥) انظر ص (٦٩٠) .

بعضها « وفي العماديه » .

وقد يكون الاختلاف بينها في بعض المواضع تحريفاً من النساخ ومخلاً بالمعنى ومثال ذلك :

ورد في بعضها (١) « قال البديع » وورد في النسخة الأخرى « قال في البدائع » .

وورد في (٢) بعض النسخ مثلاً: « فلا يملك المخالفة فيكون معروفاً » بينما ورد في النسخ الأخرى « فلا يمكن المخالفة فيكون معزولاً . . . » .

وقد يكون الاختلاف بينها بسبب سقط في الكلام يخل في المعنى ، وهذا ينتج كثيراً من الناسخ ، وسبب ذلك تشابه الكلمة الأخيرة من الكلام الساقط مع الكلمة الأخيرة من الكلام الوارد قبله .

ومن أمثلة ذلك :

قوله (٣) : وفي فتاوى قاضي خان (٤) أجمعوا على أنه إذا ارتشى القاضي لا ينفذ قضاؤه ( فيما ارتشى ، وأنه إذا أخذ القضاء بالرشوة لايصير قاضياً ولو قضى لاينفذ قضاؤه » ثم إذا . . . الخ :

<sup>(</sup>١) انظر ص (٢٧٠) .

<sup>(</sup>۲) انظر ص (۵۰۱) .

<sup>(</sup>٣) انظر ص (٢٣٨) .

<sup>(</sup>٤) قاضي خان : هو حسن بن منصور بن أبي القاسم محمود بن عبد العزيز فخر الدين المعروف بقاضي خان الأوزجندي نسبة إلى أوزجند بنواحي أصبهان قرب فرغانة .

فقيه حنفي له الفتاوى في ثلاثة أجزاء \_ والأمالي \_ والواقعات وشرح أدب القاضي للخصاف \_ وشرح الزيادات وشرح الجامع الصغير . توفي ليلة النصف من رمضان سنة ٥٩٢ هـ اثنتين وتسعين وخمسمئة .

انظر « الأعلام ج ۲ ص ۲۲۶ ، الفوائد البهية ص ٦٤ ، هديّة العارفين ج ٥ ص  $^{\circ}$  .

فالكلام الوارد بين القوسين داخل هذا النص قد سقط في بعض النسخ ولايخفى أن سبب سقوطه هو تشابه الكلمة الأخيرة فيه مع الكلمة الأخيرة في الكلام الذي قبله .

وقوله (۱) : وهذا إذا كان في البلد قوم يصلحون ( للقضاء فإن لم يكن يدخل ولو كان في البلد قوم يصلحون ) إذا امتنع واحد منهم لايأثم . . . الخ :

فالكلام الوارد بين القوسين داخل هذا النص قد سقط من بعض النسخ . ولايخفى كذلك أن سبب سقوطه هو تشابه الكلمة الأحيرة من الكلام الذي قبله مع الكلمة الأخيرة فيه .

وأمثلة ذلك كثيرة ، وقد أشير إلى الاختلاف بين النسخ في موضعه .

وصف نسخ المخطوطة :

النسخ المخطوطة للكتاب التي وقفت عليها ثلاث نسخ فقط وكل واحدة منها توجد في مكتبة غير المكتبة التي توجد بها النسختان الأخريان .

فالنسخة الآولى: توجد في دار الكتب الظاهرية بدمشق تحمل الرقم ٥٧٧٣ وقد رمزت لها برمز(أ) ورد اسمها في أول صفحة منها بما نصه: «هذه الرسالة المسماة بمسعفة الحكام على الأحكام تأليف الشيخ الإمام العالم العلامة الحجّة الأبي المحقّق الرّحالة الفهّامة، سيبويه زمانه وفريد عصره وأوانه، رحّاله الطالبين مفتى الواردين الشيخ شمس المنير شمس الملة والدين: أبي عبد الله محمد بن عبد الله التمرتاشي الغزي الحنفي مذهباً تغمّده الله بالرحمة والرضوان، وأسكنه فسيح الجنان بمنه وكرمه.

<sup>(</sup>١) انظر ص (٢٤٢).

وورد في آخرها : «كان الفراغ من نسخ هذه الرسالة في أواخر شعبان المكرم من شهور سنة خمس بعد الألف من الهجرة .

يوجد في مكتبة جامعة الملك سعود بالرياض قسم المخطوطات فيلم مصور عن هذه النسخة يحمل الرقم ١١٤١ / ٧ من بداية الوجه ٦٣ حتى نهاية الوجه ١٢٢ منه .

وتتكون هذه النسخة من مئة وثماني عشرة صفحة في كل صفحة خمسة عشر سطراً تقريباً ، ومتوسط كل سطر ثمان كلمات فقط .

لم أقف على من قام بنسخها حيث لم يذكر ذلك في أول النسخة ولا في أخرها .

وقد ورد في الصفحة الأولى منها وهي الصفحة التي يوجد بها العنوان ما نصه :

« أوقف هذا الكتاب محمد ( . . . (۱) ) وجعل ناظراً عليه ( . . . (۱) ) الشيخ محمد عابدين » .

وأما النسخة الثانية: فهي النسخة الموجودة في دار الكتب المصرية تحت رقم ١٤١٥ فقه حنفي، وقد رمزت لها برمز ج كتب في أول صفحة منها: هذا كتاب يتعلق بالقضاء والحكّام، تأليف شيخ الإسلام وبركة الأنام الشيخ محمد بن عبد الله الحنفي العمري التمرتاشي الغزي رحمه الله رحمة واسعة آمين آمين آمين .

سميت هذه النسخة باسم: المرتضى في أحكام القضاء، كما يدلّ على ذلك فهرس دار الكتب المصرية جـ ١ ص ٤٦٢ ـ وقد تقدم بيان ذلك عند ذكر أسماء هذا الكتاب.

كما يوجد في مكتبة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فيلم مصور عن هذه النسخة يحمل الرقم ٨٠٨٨ / ف ووضع اسم هذه النسخة في بطاقات المكتبة المذكورة باسم :

<sup>(</sup>١) مابين القوسين غير مقروء .

« مسعف الحكام على الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والأحكام » قام بنسخ هذه النسخة علاء الدين الحمصي (١) سنة إحدى عشرة بعد الألف كما أشير إلى ذلك في آخر صفحة منها .

وهذه النسخة تتكون من اثنتين وخمسين صفحة فقط في كل صفحة واحد وعشرون سطراً.

ومتوسط كل سطر إحدى عشرة كلمة .

وقد ورد في أول صفحة من هذه النسخة تملُّكات وجمل البعض منها مقروء والبعض الآخر منها غير مقروء .

فمن الأشياء المقروءة على الصفحة الأولى مايأتي :

۱ - ( ۲۰۰۰ ) تعالى على عبده الفقير صالح بن أحمد بن محمد بن صالح (۳۰ بن المصنف بمصر المجاور بالجامع الأزهر والمسجد الأنور عمره الله تعالى بذكره آمين .

٢ - من نعم الله على عبده نجم الدين بن صالح بن أحمد بن محمد بن صالح (٤) ابن مؤلف هذا الكتاب الشيخ محمد بن عبد الله التمرتاشي إرثاً من الوالد رحمه الله ، ورحم الله من تقدم من أسلافه آمن .

٣ ـ من من الله سبحانه وتعالى على عبده الفقير حسين المنفلوطي (٤) الحنفي الأزهري عفي عنه .

<sup>(</sup>١) لم أقف على ترجمة له .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين غير مقروء .

<sup>(</sup>٣) هو صالح بن أحمد التمرتاشي العمري الحنفي الغزي ، فاضل له ميل إلى التاريخ . من تصانيفه في بلاد الشام وسالة صغيرة في خمس عشرة صفحة بخطه كتبها سنة ١١٢٧ هـ سبع وعشرين ومئة وألف .

انظر « الأعلام ج ٣ ص ١٨٨ » .

<sup>(</sup>٤) لم أقف على ترجمة له .

2 \_ يريدُ العبدُ أن يُعْطى مُناه ويابي الله إلا ما أرادا(١) وهناك تعليقات أخرى البعض منها غير مقروء وبعضها غير مفهوم وبعضها مشطوب عليه .

كما ورد في آخر هذه النسخة مقابلة وتقريظ .

أما المقابلة فقد وردت كما يأتى :

« بلغ مقابلة الحقير صالح بن أحمد بن محمد بن صالح بن المؤلف مع أخينا الفاضل الكامل سلالة العلماء الأماثل الشيخ علي الصنودي (٢) ، وذلك عند غروب شمس يوم (  $(1 \times 10^{(1)})$ ) ثالث يوم من شهر شوال سنة (  $(1 \times 10^{(1)})$ ) وكان ذلك في البحر الحلو  $(0 \times 10^{(1)})$  عودي من الجامع الأزهر والمحل الأنور إلى غزة المحروسة فل لله الحمد والمنة على هذه النعمة سبحانه لا أحصي ثناء عليه ، وأسأله أن يبلّغنا السلامة بفضله وكرمه » .

وأما التقريظ فقد ورد كما يلي :

« الحمد لله الذي شرع الأحكام منوطة بالحكم الجليّة والخفيّة في

<sup>(</sup>١) قائل هذا البيت هو : أبو الدرداء رضي الله عنه .

انظر " حلية الأولياء ج ١ ص ٢٢٥ " .

وقد كان الشافعي رحمه الله تعالى يتروح بهذا التبي والبيت الذي بعده . وهو :

يقُولُ العبد فائدتي ومالي وتقوى الله أفضلُ مااستفادا انظر « ديوان الشافعي ص ٤١، حلية الأولياء ج ٩ ص ١٥١ ».

<sup>(</sup>٢) لم أقف على ترجمة له .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين هكذا ورد ولعل صحلته الأربعاء أو الأحد أو الأثنين .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين هكذا ورد ولعل صحته ١٠٨١ هـ .

<sup>(</sup>٥) لعل المراد بذلك نهر النيل فالبحر يطلق على النهر العظيم .

انظر «معجم لغة الفقهاء ص ١٠٤، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٠، مختار الصحاح ص ٤١.

نهاية الإحكام ، والصلاة والسلام على صفوة العدول ونخبة الحُكّام ، وعلى آله وصحبه قضاة الحقّ ورفقة السبق ، وعلماء أمته في الغرب والشرق ، الذين أصلح بهم الدين إذ قاموا بشرائع الإسلام . هذا وقد وقفت على هذا الكتاب المرتضى في أحكام القضاء فرأيته قد نسج برودا ونظم عقوداً ، وبين مبهمات وفصّل مجملات ، وأصّل قواعد مهمات وحدوداً بحيث يكفي عن سواه في علوم القضاء ، ويحكم له بالأفضلية والأولوية في هذا الزمن فحسب من ابتلي بخطة القضاء أن يجعله إمامه ويلقي في يديه زمامه ، فجزى الله مؤلّفه خيراً ، وأجزل له عنده أجراً ، فليعتكف على قصده بغاية الاعتناء ، وليطلق عليه وعلى مؤلّفه ألسنة فليعتكف على قصده بغاية الاعتناء ، وليطلق عليه وعلى مؤلّفه ألسنة الثناء ، فهو بها حقيق ، والله ولي التوفيق . قال هذا وكتبه عجلاً عبيد الله المتطفل على مائدة فضله محمد بن داود بن سليمان العناني الشافعي الأزهري ، وفقه الله بفضله آمين ، والحمد لله وحده وصلى الله على من لانبي بعده » .

وأما النسخة الثالثة: فهي الموجودة في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود بالرياض تحت رقم (٣) نظم إسلامية وقد رمزت لها بالرمز (ب).

كتب في أول صفحة منها « مما يتعلق بالقضاء والحكام تصنيف صاحب التنوير » .

وورد اسمها في فهارس المكتبة باسم : « الأحكام فيما يتعلق بالقضاة والحكام » .

وقد أشير في آخر النسخة إلى أنها نسخت في عام ١٠٤٤ هـ وهي تتكون من خمس وخمسين صفحة .

وعدد الأسطر في كل صفحة ثلاثة وعشرون سطراً ، ومتوسط عدد الكلمات في كل سطر عشر كلمات . ولم أقف على من قام بنسخ هذه النسخة حيث لم يشر إلى ذلك فيها .

وبها نزر من التعلقيات وهي عبارة عن تفسير لبعض الكلمات اللغوية فقط . وقد أشير إليها في موضعه .

## الفصل العاشر

المنهج الذي سلكته في تحقيق هذا الكتاب ودراسة مسائله:

اتبعت في تحقيق هذا الكتاب الطرق الآتية :

أ ـ استعنت بالله ، واعتمدت النسخة الأولى وهي النسخة الموجودة في دار الكتب الظاهرية بدمشق برقم ٥٧٧٣ والتي رمزت إليها بالرمز (أ) لتكون أساساً للعمل في تحقيق هذا الكتاب ودراسته ، وأشير إليها بالأصل.

وجعلت النسختين (ب \_ ج) نصوصاً لمقابلة هذه النسخة عليها وتصحيحها حسب الإمكان.

وقد دعاني إلى اعتماد النسخة المذكورة أساساً للعمل في تحقيق هذا الكتاب ودراسته عدة أمور منها ما يأتي:

١ ـ كون تاريخ نسخها في حياة المؤلف فقد نسخت سنة ١٠٠٥ هـ خمس وألف والمؤلف كان حياً سنة ١٠٠٦ هـ ست وألف ـ كما تقدّم \_ فلعلها كانت بخطه أو قرئت عليه .

٢ ـ أن الأخطاء الواردة في هذه النسخة قليلة بالنسبة للأخطاء الواردة في غيرها من النسخ .

وإذا حصل بينها وبين غيرها من النسخ احتلاف فالغالب أن يكون الصحيح الموافق للمعنى هو ما ورد فيها .

٣ ـ كون هذه النسخة قد وضع عليها العنوان الذي نص عليه المؤلف في كتابه معين المفتى ، كما جرى بيان ذلك قريباً .

ب ـ قمت بمقابلة النسخ بعضها على بعض ، وكتبت النسخة الأساسية بكاملها مضيفاً إليها من النسخ الأحرى ما لم يكن موجوداً

فيها . وفيه زيادة معنى .

جــ أشرت إلى الاختلاف الوارد بين النسخ في الحاشية مبيناً ما بدا لي أنه الصواب إذا لم يكن وارداً في النسخة الأصلية .

د ـ شرحت في الهامش كل ما هو مبهم ، أو يحتاج إلى بيان من مصطلحات فقهيّة أو ألفاظ لغويّة .

هــ قمت بعزو النقول التي نقلها المؤلف من الكتب التي تيسر لي الوقوف عليها ، وأشرت إلى مصدر النقل في الهامش بذكر الجزء والصفحة .

و - ترجمت في الهامش للأعلام الذين مرت أسماؤهم إلا ثلاثة أعلام لم أتمكن من الوقوف على ترجمة لهم .

ز ـ أشرت إلى أرقام الآيات الواردة وسورها ، وقمت بتخريج الأحاديث والآثار التي ورد لها ذكر .

مشيراً حسب قدرتي إلى درجة الحديث من الضعف والحسن والصحة .

ح ـ ذكرت في كل مسألة فقهية مرت اختلافَ الفقهاء الوارد فيها ، مستدلاً لكل قول ومبيّناً ما بدالي أنه الراجح في كل مسألة .

ط \_ عرفت بأسماء الأماكن الواردة في الكتاب .

ي ـ وضعت في آخر الكتاب فهارس كاملة لكل ماتقدم وهي :

١ \_فهرس الآيات .

٢ ـ فهرس الأحاديث .

٣ ـ فهرس للتراجم .

٤ \_ فهرس للأعلام .

٥ \_ فهرس للأعلام الجغرافية والأماكن .

٦ \_فهرس للكلمات اللغوية .

٧ - فهرس لأبيات الشعر .

- ٨ فهرس لمصادر التحقيق والدراسة .
   ٩ فهرس لأسماء الكتب الواردة .
  - ١٠ \_ فهرس للموضوعات .

، ﴿ عنوان نسخة دار الكتبُ الظَّاهُرية التي رمزت لها بالرمز أ « الأصل » .

ريك به القاح والعاف كالعلاك wedtingloff مون إنا أمر للماري) صلاعنم الحاومة ويربن رعاآء ويدار مركل لتلام 12 (12 12 12 12 12) (12 ) (12 ) (12 ) がいっているというのでい الصفحة الأولى والثانية من نسخة دار الكتب الظاهرية الالملان جمانك كافسكالخارين عبش باهجمز شجيل فحريفة جاس

أنموذج من وسط نسخة دار الكتب الظاهرية

الصفحات الأخيرة من نسخة دار الكتب الظاهرية .

مراسا العن الحيم وصحبي وفي ا ك الحد الله مرافق من عليا المراقية ف البدايد وأنال من كرمه مفضل المنايد. واولانا معلدالان كنزامض أنَّا مَنَ النَّا رَانَ سَنَاءُ اللهُ وَقَالِيمٍ ، وَاقْصِ لنَا بَسِينَهُ هِلَّ كُلَّ. نى وحرمته، فالمروض ضريطم ظابه الفابه والملعة. والسلام على سيدنا تحد المبعيث الى للناص والعام كالدعو وعلى آله والمحابه كوم ألاصنا واحل المدن والنابعين الحكا وينا ويهاه - النطاق ينا وذا المن ليسطه له ا وستاير علمآ كالاسلام على الدوام أهاب في عفول المبد المفتق المحولاه محميرعبد الله المرثاشي غم الضرى الحنى ان العلى بحول لايدرك قراره ودوى دى أوره بإنعة فماله • زالع يقص بي يخصل • والمرد بيو بز عى ضبط بحلاق وتضيله ، فبجب صف المية المالاة وقصد مانفسه اعم وذلك الفقه الذي حواش الماال واستحاكماتوب قلصنت العضلاتيه وأفادوا وحودوا سيوف هممة الى سيطاء والمالي مالا ومواه واخلهم منانه و منا والأسخ له ان اجع في من الربتر اشياء مزالك كام عايقان بالتف والكام مع اعتراني بنزر (لبضاعه • وعدم عارسه من السناعه • لكي الشيعي ف ذكك والمكات القال: وانشدة والشاعر (مسرد) • لذا المقادس لذا ساعزت وللبقية الطاجز ما لتأكرن فضلمت به حصة سلااه العالم العظام وشيع صنائ الاسلام وقاص من الانام وصبح لأى والعام

الصفحة الأولى من نسخة جامعة الملك سعود التي رمز لها بالرمز (ب)

منها دتهما في قول ابي حيمة واب ريك والمياسي لنه لايقيل وهو وله عن ورضه و ان سي وا عليه علىاقام المرتمن والواهب والمتمرق بالمتصحارت المستطلة فقولمهم وأوتشميل علىالقن نشمد المعرصمة بعايدة العن والأخراف اورارالطون به لم يمته وبكون الم م منالة للفصيرة قلت عدث درو ما دكر تصامن عدم القبول في مسيلة الرص يوافق عادم له الناصلى فالقية من انه لا يحم في الشمادة بعي العدل والمصل وقرع على عالى الوادي الفاست احد شاهديه عماسة الديه والآخر على امرار المرع علم لاتيع قالدخلاف فاأذا شيد احدجا فالف المدجى على المدي عليه وسنهد الآحذ على اقوار المدين عليه بها فانها تقبل اق السيد واءت قبلت صنا لانه ليس مجتع بدي المقدل والعمل لان الشماة منا بإحده افاوقمت عراشه الديعليم الالم وجار النوكوت الشاهد استند في ذلك ال الاقرام عنلاف المسئلة الأولى فان احد الساهدى متحد على العمل مري ودر الدفع فيصل المحمد بايب القول والفضل ولايجهع بيهما مردست مزع تماكي فالعادية لوسيص احدها ان فلانا باع صن بكنا ومحمد الاحران فلانا اعرمت بالسع بكرا تصبل كان لفظ الاستا والالخبار منيه واحده واعتبا سملة عمال الامير ودوا وسم و وابي ورعايا ه

أنموذج من وسط نسخة جامعة الملك سعود .

عَانَتُلْ مَرْسُرُ وَالْكُنْ لَأَنْ لَأَنْ عَا نِعَلَى عِزَّ الْعَدُّورِي عَقِيلِ الْعَلَى وهولاينبل وصف الناجيل كانترر وهاتقاع شوح الكزمطك يماعلدي غيرالمرعى وحوقا بالوصف التاجيل فساغ المعيد باجيله على الاصاران واهتسد اعلم بالصواب وليكن هـ لا آدر طارد التمسيد . مراكما آل النفيد والدررالانسد بحلاله كلك خالما لوجمه أكتريم سنله واحسانه واحلناجوه عبوحة جنانه . هَن مع معرفي الله قص الله في هذا المنيَّه مدعق اليم يحسى المثلن • والامراكَّ مقب استيدن ومرجج بي كُرتي فقد نادى مناعر في شق الاعران ونفسه ما أدمنه مرجم امرا نظر إلى اليني صنا نظرالاخ الشقيقه ومادرال اصله عاطنى جه القلم ليحور كال التوفيق ، واعوذ ابدم رش صدد الرستضي المبائدة ولكيش المتناع ع سقطاتي لعدم عرفانه ، فعين البضى تبحز كليب وعبى آيت الجيرالميوبا ه وكاى مذاع مؤلف هذا السالم في م الحمداو آص دى الح وروعه سالام المناه في المناه المناه والمناه والم المناه والمناه والمنا دما كأعذب مزالهضلا والبلامو قرره والجرسوح

نِحَنِّتَ كَدُهِرَتَتَ وَعَوْمُرُ فَى مِ الْانْمَيْسُ وَالْتُ عَنْوَى مُهْرِمِهِ بِسِحَ النَّانَ مُرْمِهُ وَكُرُمْرُمُ ادبع واربع روالی م مزائج المعطمة

على ما جرحا افضل الصنائح ودكل المحرب

الصفحة الأخيرة من نسخة جامعة الملك سعود .



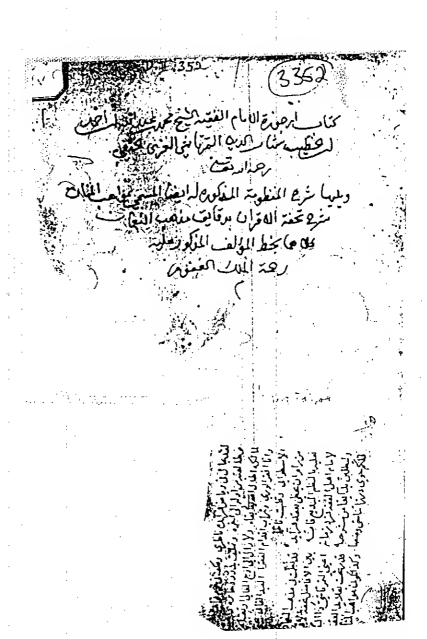
عنوان نسخة دار الكتب المصرية التي رمزت لها بالرمز ج

الصفحة الأولى والثانية من نسخة دار الكتب المصرية .

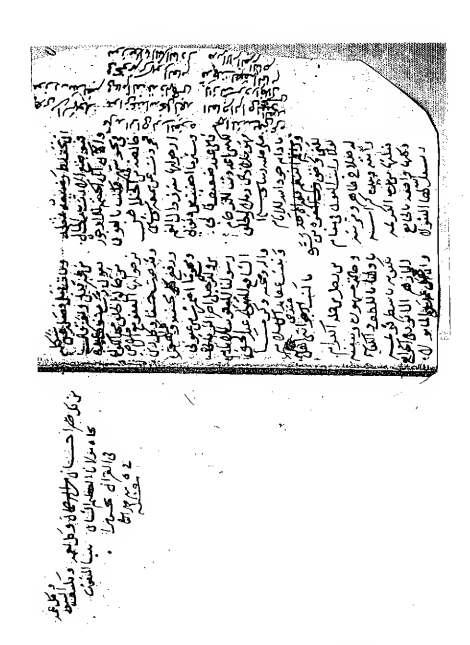
أنموذج من وسط نسخة دار الكتب المصرية

ضفة وخم السامر إنطوالي فالمفعذ المطوالة الشفيقي ملااصلاح ماطغى بمالقلر الحوركال التوفيق واعوك بترحسود برشعت ببالسانه ومكشف المناعين لا قالم معروفاته ؛ نعم المغض بين كل عبب وعين كي أوالعبوباذكان الفراع رتام تاليمنهده الرسالديذين الجعير خوشهودي الجرم الم بعزه الحريم الادالت معوره عدم الموتوره او المدسه وحده ادما المعامر لاني بعده وعلى له ومحيا لكوار و والتابعين له اصانة الاعدالعظام وسلماكنوا بادسالعالس فأفا ت مداللي المفتم علالدين لصي عقر الدولوالدين والسرام م السرالولي مدلله الدشر الأحام سنوطة الحكم الحالة والحفيد ورجات الإدكام والعلاة والسلام على صنوة العدول وعَقَبْمُ المُنكَامُ وعكراله وعصة قصاء الحق دريفته السبق وعلما استهق الغزت والتنزف الذم احتج العهم الدسي أذقا موالت رابغ الاسلام صداوقه ومتنعظ صدااتت بالرتضرول حكا معلات وأفشرا قواعدمهات والمدود الجبية تحقعل مواق وعلوم العنمنا وستمركها بإفضائه والاولونه في تعد االندمين مُ مُن الثّل خَكَةُ الْعُدِمُ الْعُدِمُ الْعُدِمُ اللّهِ مِلْمَا مِا حَدُّ وَلَلْقَى فِي لَدَّ -رعامة للزير إلله مولفه خمرا واحزك لدينده إخوا فلتعنكب مع عصد وبعاية الاعتبا وله طلق على معلى سولف الهينم التا لازما حضي فالعول ألتومني فاله هدار تشهيل عبيدانه الشخيلال والمتق فتنكر وردت سلمال لمناك النافعة الافتصرف وفيدانه سنعسله الممعوا لمدره وحده وصال

الصفحة الأخيرة من نسخة دار الكتب المصرية .



عنوان كتابي تحفة الأقران ومواهب الرحمن للمؤلف اللذين كتبهما في عام ١٠٠٥ هــ ١٠٠٦ هـ بعد التاريخ الذي حدده المؤرخون لوفاته .



الصفحتان الأخيرتان من كتاب تحفة الأقران للمؤلف .

الصفحتان الأخيرتان من كتاب مواهب المنان للمؤلف .

# القسم الثاني

#### تحقيق الكتاب ودراسة مسائله

- ١ \_ خطبة الكتاب :
- ٢ ـ المقدمة : في آداب المفتي .
- ٣ ـ الفصل الأول: بيان الصالح للقضاء وغير الصالح له.
  - ٤ \_ الفصل الثاني : طريق القاضي إلى الحكم .
  - ٥ \_ الفصل الثالث : بيان أحكام المحكوم له .
  - ٦ \_ الفصل الرابع : بيان أحكام المحكوم عليه .
  - ٧ \_ الفصل الخامس: فيما ينفذ قضاء القاضى فيه .
    - ٨ ـ الفصل السادس: في الحكم.
    - ٩ ـ الفصل السابع : في عزل القاضي وتوليته .
      - ١٠ \_ الفصل الثامن : التتمات .

### بسم الله الرحمن الرحيم<sup>(١)</sup>

(١) أي : أبتدىء ، أو أفتتح أو أؤلف باسم الله تعالى مستعيناً به .

وفي إيثار وصفي الرحمن والرحيم المفيدين للمبالغة في الرحمة إشارة إلى سبقها وغلبتها . فرحمة الله تسبق وتغلب غضبه .

وقدم لفظ الجلالة على وصفي الرحمن والرحيم ، لأنه اسم ذات ، وهما اسما صفة ، والذات مقدَّمةٌ على الصفة .

وقدّم الرحمن على الرحيم لأنه خاص ، إذ لا يقال لغير الله تعالى ، بخلاف الرحيم ـ والخاص مقدّم على العام ـ .

انظر : الروض المربع ج ١ ص ٥ ، مغني المحتاج ج ١ ص ٤ » .

وابتدأ بالبسملة وبعدها بالحمد تأسّياً بالكتاب العزيز وعملاً بما رواه أبو داود عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على : «كلّ كلام لا يبدأ فيه بالحمد لله فهو أجذم » قال أبو داود: رواه يونس وعقيل وشعيب وسعيد بن عبد العزيز عن الزهري عن النبي على مرسلاً .

وانظر ﴿ سَنَنَ أَبِي دَاوَدَ جِ ٤ ص ٢٦١ حَدَيْثُ رَقَم ٤٨٤٠ ﴾

قال الألباني في إرواء الغليل ج ١ ص ٣٠ : ضعيف . وقال النووي في الأذكار النووية ص ٩٤ : حديث حسن .

\_ قال الألباني في إرواء الغليل ج ١ ص ٢٩ : سنده ضعيف جداً . = لك الحمد اللهم يا من منّ علينا (بالهداية) في البداية وأنالنا من كرمه (وفضله) النهاية وأولانا من علمه النافع (٦) كنزاً، فهو (لنا) من النار ـ إن شاء الله ـ وقايةٌ، وأوضح لنا (بتنبيه) حلّ كلّ شيء وحُرْمته، فيالَه من خير عظيم نلنا به الغاية. والصلاة والسلام (١) على نبينا محمد المبعوث إلى

- انظر جامع الأصول ج ٥ ص ٦٨٤ ، أسنى المطالب ص ١٨٠ ، طبقات الشافعية الكبرى ج ١ ص ٢١ ، مغنى المحتاج ج ١ ص ٤ ، الروض المربع ج ١ ص ٥ ٦ . وقد استقر عمل الأئمة المصنفين على افتتاح كتب العلم بالتسمية ، وبعدها بالحمد وذكر محاسن المحمود .
  - (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
    - (٣) وكلّ علمه سبحاله نافع :
- ولايكون العلم نافعاً لصاحبه إلا إذا عمل بمقتضى علمه وعلمه لغيره من إحوانه المسلمين .
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث لم يرد في الأصل .
    - (٥) ما بين القوسين هكذا ورد في الأصل .
    - وورد في النسخة (ب) بلفظ « ببينة »
    - وورد في النسحة (ج) بلفظ « تبينة »
- ولعل الأصح ما ورد في النسخة (ب) لكونه أقرب إلى صحة المعنى.
- (٦) الصلاة من الله: الرحمة ، ومن الملائكة الاستغفار ، ومن الآدميين التضرّع والدعاء

والسلام بمعنى التحية والسلامة من النقائص والرذائل ـ والصلاة عليه عليه عليه مستحبة تتأكّد يوم الجمعة وليلتها ، وكذا عند ذكر اسمه ، =

## الخاص والعام (١) بمُحكم الدعوى (٢) ، وعلى آله وأصحابه (٣)

= وقيل بوجوبها .

انظر « الروص المربع ج ١ ص ٧ ـ ٨ » .

(۱) المراد بالخاص هم قومه الذين بعث فيهم وهم قريش ، والمراد بالعام جميع أمته من بعده من الجنّ والإنس حتى قيام الساعة .

(٢) بمحكم الدعوى : أي إبالدعوى المحكمة .

وهي الدعوة إلى توحيد الله سبحانه وتعالى في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته وعبادته وحده لاشريك له .

(٣) المراد بالأصحاب هنا: الصحابة، والصحابة جمع الصحابي، والصحابي: من اجتمع بالنبي ﷺ مؤمناً به ومات على الإيمان ولو تخلل إسلامه ردة.

انظر « رد المحتارج ١ ص ١٣ ـ الروض المربع ج ١ ص ٩ » .

وحاصل كلام المحققين من المحدثين أن للصحبة ثلاث مراتب :

َ الأولى : مؤكّدة يشتهر بها صاحبها . بحيث يشتهر بها اشتهاراً لاتزيد عليه ، كالصّديق والفاروق ونحوهما .

الثانية : ما كانت عن اجتماع ومماشاة ومخالطة فهي دون أولى .

الثالثة: صحبة إلحاقية حكميّة لشرف قدر النبي ﷺ، لاستواء الكل في انطباع طلعة النبي المصطفى فيهم برؤيته ﷺ إياهم أو رؤيتهم إياه مؤمنين به وبما جاء به ولو حكمًا ، وإن تفاوتت رتبهم .

انظر « شرح ثلاثيات مسند الإمام أحمد ج ٢ ص ٩٢٣ ، إسعاف المطالع بشرح البدر اللامع ج ١ ص ٦٢٣ » .

قال السفاريني نقلاً عن أبي زرعة وابن المديني :

( وعدد الصحابة يزيد على مئة ألف كما قاله أبو زرعة كما رواه ابن المديني وروى أنهم مئة ألف وأربعة وعشرون ألفاً ) انظر المرجع =

نجوم الاقتداء (۱) وأهل التقوى والتابعين (۲) لهم بإحسان (الأثمة) (۳) العظام والبررة الخيرة (الفخام) (٤) وسائر علماء الإسلام على الدوام:

أما بعد ،

فيقول العبد المفتقر إلى مولاه (٥) محمد بن عبد الله

= السابق.

(١) نجوم الاقتداء: أي النجوم التي يُقتدى بها ، ويهتدي بها المسافر في البر والبحر .

وقد شبّه المؤلف رحمه الله تعالى أصحاب رسول الله ﷺ في فضلهم وعلمهم وحاجة الناس إلى الاقتداء بهم واتباع سنتهم بالنجم الذي يهتدي به المسافر في البر والبحر ، وتشتد حاجته إليه .

(٢) التابعون : جمع تابعي أو تابع .

والتابع : اسم فاعل من « تبعه » بمعنى مشى خلفه .

والتابعي اصطلاحاً هو : من لقي صحابياً وهو مؤمن ومات على الإيمان . وقيل : هو من صحب الصحابي .

وتابع التابعي من لقي التابعي مؤمناً ومات على الإيمان .

انظر « تهذیب الأسماء واللغات ج ۱ ص ۱۶ و: معجم لغة الفقهاء ص ۱۱۷ وتيسير مصطلح الحديث ص ۲۰۱ ».

- (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « الفحام »
   والفخام : جمع فخم والفخم عظيم القدر والمنزلة .

انظر «: لسان العرب المحيط ج ٢ ص ١٠٦٠ و المعجم الوسيط

ج ۲ ص ۲۷۷ » .

(٥) سبحانه وتعالى .

(التمرتاشي ثم الغزي الحنفي) (۱) : إن العلم بحر (۲) لايُدرك قراره، وروضٌ زهيّ (نَوْرهُ) (۳) يانعةٌ ثماره، والعمر يقصُر (٤) عن تحصيله، والمرء يعجز عن ضبط مجملاته (٥) وتفصيله، فيجب صرف الهمّة (٢) إلى .....

(۱) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
 وقد تقدم ذكر ترجمة كاملة للمؤلف في القسم الأول من هذا الكتاب .

(٢) إن العلم بحر: أي كالبحر في اتساعه وعدم القدرة على الإحاطة به .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في الأصل ، بل هو من النسخة (ب ، ج)
 والنّور : بإسكان الواو وفتح النون هو : زهر الشجر
 انظر « مختار الصنحاح ص ٦٨٤ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٩٦٢ ،
 والقاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٥ » .

(٤) يقصُر: من باب كرم يكرم ويقصر: أي: يعجز والمعنى: أن العمر قصير لايتمكن الإنسان خلاله من تحصيل أنواع العلم.

انظر: « القاموس المحيط ج ٢ ص ١٢٢ » .

(ه) المجملات : جمع مجمل والمجمل هو : ما لم يفهم منه عند الإطلاق معنى . وقيل : ما احتمل أمرين لامزية لأحدهما على الآخر

انظر: «المطلع ص ٣٩٣، ومعجم لغة الفقهاء ص ٤٠٦، والتعريفات ص ١٠٣، وأصول الفقه ص ١٠٣».

(٦) الهمة: هي ما هُم به من أمر ليُفعل:
 والهمة: واحدة الهمم، يقال: فلان بعيد الهمة، بكسر الهاء وفتحها.

الأهم (١) وقصد مانفعه أعم ، وذلك الفقه (٢) الذي هو

انظر « تاج العروس ج ۹ ص ۱۰۹ ، ومختار الصحاح ص ۲۹۹ ،
 والمعجم الوسيط ج ۲ ص ۹۹۵ ، والقاموس المحيط ج ٤
 ص ۱۹۲ » .

(١) أي : إلى الأهم من العلوم وما تظهر فيه الفائدة وتدعو إليه الحاجة أكثر من غيره .

قال ابن الورديٰ :

والعمرُ عن تحصيل كلِّ علم يقصُر فابدأ منه بالأهمَّ وذاك الفقيم في كل حال عنه انظر «: رد المحتارج ١ ص ٣٩».

(٢) الفقه لغة : الفهم والفطنة والعلم .

وقد غلب الفقه على علوم الشريعة وذلك لشرفها وفضلها على سائر العلوم ، كما غلب النجم على الثريّا .

وقد جعلته العرب حاصاً بعلوم الشريعة ، وتخصيصاً بعلم الفروع .

انظر « تاج العروس ج ٩ ص ٤٠٢ ، ومختار الصحاح ص ٥٠٩ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٩٨ ، ورد المحتار ج ١ ص ٣٦ » . والفقه شرعاً : هو العلم بالأحكام الشرعيّة العمليّة من أدلّتها

التفصيليّة ، والوقوف على المعنى الخفيّ الذي يتعلّق به الحكم .

وهو علم مستنبط بالرأي والاجتهاد ويحتاج فيه إلى النظر والتأمّل.

ولهذا لايجوز أن يسمّى الله فقيهاً لأنه لايخفى عليه شيء . انظر « : التعريفات ص ١١٢ ، وأنيس الفقهاء ص ٣٠٨ ، وشرح الكوكب المنير ج ١ ص ٤٠ وما بعدها ، والمستصفى ج ٤ ص ٣ وما بعدها ، ورد المحتار ج ١ ص ٣٦ » . (من)(۱) أشرف المطالب وأسنى المآرب(۲) قد صنف(۳) الفضلاء فيه وأفادوا (٤) وجردوا سيوف(٥) هممهم إلى سبيله وماحادوا أثابهم الله رضوانه وأحلهم جنانه.

هذا وقد سنح لي أن أجمع في هذا الدفتر أشياء من الأحكام ممّا يتعلّق بالقضاة والحكام (١٦) ، مع اعترافي بنزر

(١) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) المآرب: جمع مأرب وهو الأرب والأرب هو الحاجة أو الحاجة الشديدة والبغية والأمنية .

يقال : بلغ أربه ونال أربه .

انظـر: «مختـار الصحـاح ص ١٣ ، وتـاج العـروس ج ١ ص ١٤٥ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ١٢ » .

(٣) صنّف : أي : ألّف أو ميّز .

أي : ألَّف فيه الفضلاء .

أو ميّز فيه الفضلاء العلوم بعضها عن بعض .

انظر: «لسان العرب ج ٩ ص ١٩٨، والقاموس المحيط ج ٣ ص ١٦٩، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٩٣».

(٤) أي : فاستفادوا وأفادوا غيرهم من الناس ، لأنهم لايفيدون قبل أن يسفيدوا هم .

(٥) جرّدوا السيوف ، أي : أخرجوها من أغمادها .

انظر « القاموس المحيط ج ١ ص ٢٩٢ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ١١٥ » .

وقوله هنا : جردوا سيوف هممهم ، كناية عن الجِدّ في الأمر والتفرغ له والسعي الحثيث إليه .

(٦) القضاة : جمع قاض : وهو من يقضي بين الناس بحكم الشرع :
 انظر : « المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٤٣ ، ولسان العرب ج ١٥ =

البضاعة ، وعدم ممارسة هذه الصناعة (١) ، لكن أستعين في ذلك بالملك القادر (7) ، وأنشد قول الشاعر (7) :

إنّ المقاديرَ (٤) إذا ساعَدَتْ

= ص ۱۸٦ ».

والحكام: جمع حاكم: وهومن نصب للحكم بين الناس انظر: « المعجم الوسيط ج ١ ص ١٩٠ ، ولسان العرب ج ١٢ .

والحاكم قد يطلق على القاضي الذي يفصل في الخصومات ، وقد يراد به الخليفة أو الإمام .

والذي يدلّ على المراد به عادة سياق الكلام .

وكلام المؤلف في هذا الكتاب لم يرد فيه شيء من أحكام الإمامة أو الخلافة إلا أشياء لاتذكر ، وتأتي في العادة تابعة لغيرها من الأحكام ، أو متممة لفائدة ، ولكنها لاتقصد لذاتها .

وهذا يدل على أن مراد المؤلف بالحكام هنا هم القضاة الذين يفصلون في الخصومات ويقضون بين الناس ويكون عطف الحكام على القضاة هنا عطف تفسير وبيان

- (۱) الصناعة: هي التأليف الذي أشار إليه بقوله: « سنح لي أن أجمع أشياء من الأحكام ».
  - (٢) سبحانه وتعالى .
  - (٣) أي : معزياً نفسي وحاثاً لها على الإقدام على هذا العمل .
- (٤) المقادير: جمع مقدار ولا معنى لها في هذا البيت بهذا اللفظ. فالشاعر أراد أن يجمع القدر، فقال: مقادير، والصحيح أن القدر يجمع على أقدار. وقد يجمع القدر على مقادير ولكنه قليل جداً.

انظر: «المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧١٨ ، والقاموس المحيط ج ٢ ص ١١٤ ».

وخدمت به حضرة سلطان العلماء العظام ، وشیخ مشایخ الإسلام ، وقاضي (۲) قضاة .....ا

- والأسلم في العقيدة عدم نسبة شيء من التصرّف بالكون إلى
   الأقدار لأن المتصرّف في الكون كلّه هو الله سبحانه وتعالى .
  - (۱) لم أقف على هذا البيت من الشعر ولا على قائله بهذا للفظ: بل وقفت عليه في « لطائف المعارف ص ٢٠٥ »

إنّ المقادير إذا ساعدت ألحقَتِ النائم بالقائم ولم أقف على قائله بهذا اللفظ .

ووقفت عليه في « الوحشيّات والأوابد ص ٤٣ » بلفظ :

إنّ المقادير إذا ساعدت ألحقتِ العاجزَ بالحازمِ ونسبه إلى سعد الدين العطار الحراني .

(٢) روى مسلم في صحيحه عن أبي هريره عن النبي ﷺ قال : « إن أخنع اسم عند الله رجل تسمّى ملك الأملاك » . زاد ابن أبي شيبة في روايته لا مالك إلا الله عز وجل .

قال الأشعثي: قال سفيان مثل شاهان شاه.

وقال أحمد بن حنبل : سألت أبا عمرو عن أخنع فقال : أوضع . انظر « الجامع الصحيح ج ٦ ص ١٧٤ » .

وترجم الشيخ محمد بن عبد الوهاب لهذا الحديث في كتاب التوحيد وأورده في باب التسمّي بقاضي القضاة ونحوه .

وفي هذا الحديث إشارة إلى النهي عن التسمي بقاضي القضاة قياساً على النهي عن التسمي بملك الأملاك ، لكونه شبهه في المعنى فينهى عنه .

انظر « فتح المجيد شرح كتاب التوحيد ص ٣٦٠ »

الأنام (١) ، ومرجع الخاص والعام (٢) ، سيبويه (٣) الزمان وأبي

(١) الأنام: جميع ما على الأرض من الخلق.

وقيل : كل من يعتريه النوم من الجن والإنس .

ومنه قوله تعالى: ﴿ والأرضَ وضَعها للأنام ﴾ آية رقم ٧

الرحمن . أي للثقلين ، أو لجميع ما على وجه الأرض من الخلق ..

انظر: « تاج العروس ج ٨ ص ١٩٥ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٢٨ » .

(٢) أي : ما يرجع إليه الناس \_ بعد الله تعالى \_ في قضاء حوائجهم إذا تعذّر قضاؤها من قبل غيره .

(٣) أي : من بلغ في علوم اللغة في زمانه ما بلغه سيبويه في زمانه .
وسيبويه هو عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء أبو بشر
الملقب بسيبويه .

إمام النحاة وأول من بسط علم النحو . ولد في إحدى قرى شيراز ، وقدم البصرة فلزم الخليل بن أحمد ففاقه وصنف كتابه المسمى «كتاب سيبويه » مطبوع ـ في النحو لم يصنع قبله ولابعده مثله ، رحل إلى بغداد فناظر الكسائي وأجازه الرشيد بعشرة آلاف درهم ، وعاد إلى الأهواز فتوفي بها ، وقيل : وفاته وقبره بشيراز ، وكان في لسانه حبسة .

ومعنى سيبويه في الفارسية رائحة التفاح . كان أنيقاً جميلاً توفي شاباً وفي مكان وفاته والسنة التي مات فيها خلاف . لأحمد بدوي : «سيبويه حياته وكتابه » مطبوع .

ولعلي النجدي ناصف : « سيبويه إمام النحاة » مطبوع . . . .

وتعلي النجدي ناصف : "سيبويه إمام النحاة " مطبوع ... انظر : " الأعلام ج ٥ ص ٨١ ، البداية والنهاية ج ١٠ ص٧٧ ، ميزان الاعتدال ج ٢ ص ٢٩٤ ، تاريخ بغداد ج ١٢ ص ١٦٦ \_ = حنيفة (١) النعمان الحاكم الشرعي (٢) بالديار الغزّيّة ( $^{(7)}$  من لم يزل يقرض (١) الله الكريم أحسن قرضاً ، فلا جَرَم ( $^{(6)}$  كان الدعاء

.« \AA =

(١) أي : ومن بلغ في الفقه ما بلغه أبو حنيفة .

(٢) لم أقف على اسم الحاكم الشرعي بالديار الغزّية في عصر المؤلف .

(٣) الديار الغزية: هي غزة، إحدى مدن فلسطين التي تقدم ذكرها في ترجمة المؤلف.

(٤) القرض: لغة القطع، فكأن المقرض يقطع للمقترض قطعة من ماله.

انظر: «القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٤١، والنظم المستعذب في شرح غريب المهذب ج ١ ص ٣٠٩، المطلع ص ٢٤٦».

وشرعاً : هو ما تعطيه غيرك من مال على أن يرد إليك بدله .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١١٧ ، معجم لغة الفقهاء ص ٣٦١ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٢٧ » .

وإقراض الله تعالى هو التقرب إليه بالأعمال الصالحة التي يجزي عنها الجنة يوم القيامة .

يقول تعالى : ﴿ وأقيمُوا الصلاة وآتُوا الزكاة وأقرضوا الله قرضاً حسناً ﴾ المزمل آية ٢٠ .

ويقول : ﴿ من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً ﴾ الحديد آية . ١١

وأشار بقوله: من لم يزل يقرض الله قرضاً حسناً ، إلى أنه كان حياً في ذلك الوقت .

(٥) لاجرم: أي: لابد ولامحالة ، أوحقاً .

انظر «مختار الصحاح ص ١٠٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١١٨ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٩٠ » .

له على كلّ فردٍ من الأنام (فرضاً)(۱) ، أدام الله أيامه ، ورفع في بروج (7) السعادة أعلامه ، (بمحمد وآله وصحبه (7)

(۱) فرضاً أي : واجباً ، وكلمة فرضاً وردت في النسخة (ب) بلفظ « قرضاً » ومعلوم أن الفرض هو ما فرضه الله ورسوله ، وهو ما يثاب فاعله ويعاقب تاركه . ومن المعلوم كذلك أن ترك الدعاء للحاكم لاعقاب عليه من الله تعالى . وإذا كان الله لايعاقب على تركه فهو ليس بفرض ، وأعلى درجاته أن يكون الدعاء للحاكم الصالح مستحناً .

(۲) البروج: واحدها برج، وهو البناء العالي الذاهب في السماء .
 انظر: « القاموس المحيط ج ۱ ص ۱۷۸ ، المعجم الوسيط ج ۱ ص ٤٧ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٧ ، مختار الصحاح ص ٤٦ » .

وقوله: ورفع في بروج السعادة أعلامه. دعا له بأن يعلي الله منزلته ويرفع شأنه بين الناس كما ترفع الأعلام فوق البناء العالي.

ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: «بمحمد وآله» فقط، وقوله هنا: بمحمد وآله وصحبه توسّل بجاه النبي على الإسلام ابن تيمية بجاه النبي على لا يجوز. وقد نبّه على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في: «القاعدة الجليلة» ص ١٣٢، ١٥٠. كما نقله الألباني في كتابه التوسّل ص ١١٤. قال: مع أن جاهه عند الله أعظم من جاه جميع الأنبياء و المرسلين، ولكن جاه المخلوق غند الخالق ليس كجاه المخلوق عند المخلوق، فإنه لايشفع عنده أحد إلا يإذنه - والمخلوق يشفع عند المخلوق بغير إذنه فهو شريك أحد إلا يإذنه - والمخلوق يشفع عند المخلوق بغير إذنه فهو شريك له في حصول المطلوب، والله تعالى لاشريك له كما قال سبحانه:
 ﴿ قل ادْعُوا الذينَ زَعمتُم من دون الله لا يملكونَ مثقالَ ذرّة في

السمواتِ ولا في الأرضِ ومالهم فيهما من شرك وما له منهم من ظهير \* ولا تنفعُ الشفاعةُ عندَه إلا لمن أذن له \* الآية ٢٢ ـ ٢٣ =

= سبأ . فلا يلزم إذاً من كون جاهه على عند ربه عظيماً أن نتوسل به إلى الله تعالى ، لعدم ثبوت الأمر به عنه على . ويوضح ذلك أن الركوع والسجود من مظاهر التعظيم فيما اصطلح عليه الناس فقد كانوا وما يزال بعضهم يقومون ويركعون ويسجدون لمليكهم ورئيسهم والمعظم لديهم . ومن المتفق عليه بين المسلمين أن محمداً على هو أعظم الناس لديهم وأرفعهم عندهم . ترى فهل يجوز لهم أن يقوموا ويركعوا ويسجدوا له في حياته وبعد مماته ؟

الجواب: أنه لابد لمن يجوز ذلك من أن يثبت وروده في الشرع، وقد نظرنا فوجدنا أن الركوع والسجود لا يجوز إلا لله سبحانه وتعالى، وقد نهى النبي في أن يركع أو يسجد أحد لأحد كماأننا رأينا في السنة كراهية النبي في للقيام، فدل ذلك على عدم مشروعيته، ترى فهل يستطيع أحد أن يقول عنا حين نمنع السجود لرسول الله في أننا ننكر جاهه في وقدره ؟ كلا ثم كلا . وكذلك فهل يستطيع أحد أن يبني على ثبوت جاه الرسول في ثبوت السجود له والركوع ؟ أيضاً نقول : كلا ثم كلا .

فظهر من هذا بجلاء \_ إن شاء الله تعالى \_ أنه لاتلازم بين ثبوت جاه الرسول على وبين تعظيمه بالتوسل بجاهه مادام أنه لم يرد بالشرع . هذا وإن من جاهه على أنه يجب علينا اتباعه وطاعته قال تعالى :

﴿ قُلْ إِنْ كنتم تحبّونَ اللهَ فاتبعوني يحبِبْكُمُ اللهُ ويغفِرْ لكم ذنوبّكُمْ ﴾ آية ٣١ آل عمران .

وانظر « تطهير الجنان والأركان عن درن الشرك والكفران ص ٧٨ وما بعدها » .

(١) أي : جعلت هذا التأليف .

المفتي (١) ، و ( هي )(٢) ثمانية فصول :

الأول: في (بيان) (٣) الصالح للقضاء وغير الصالح له، وفيه: هل يباح (له) (٤) طلبه أولا؟ (وفيه: هل يستحق أجرة المثل أم (4) ( ) (ه) .

الثاني: في طريق<sup>(١)</sup> القاضي إلى الحكم<sup>(٧)</sup> ، وفيه: من تقبل ( شهادته )<sup>(۸)</sup> ومن لا تقبل<sup>(٩)</sup> .

- (۱) المفتي : هو من يبين الحكم الشرعي ويخبر عنه بدون إلزام . انظر « الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف ج ۱۱ ص ۱۸٦ أنيس الفقهاء ص ۹۳ » .
- (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الأصح ، لأن المقدمة لاتشتمل على ثمانية فصول .
  - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
  - (٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
- (٦) طريق القاضي إلى الحكم: أي الطريقة التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم الصحيح.

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٢٦٥ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٥٦ ،

والطريقة إلى الحكم فيما هو من حقوق العباد ونحوها هي الدعوى والحجّة، وفيما هو من حقوق الله ونحوها الحجة فقط

- (٧) الحكم ـ كما عرفه المؤلف في أول الفصل السادس ص «٧٩١» \_ هو الإلزام في الظاهر على صفة مختصة بأمر ظن لزومه في الواقع شرعاً.
  - (A) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « شهادة » .
- (٩) أي الذين تقبل شهادتهم لتوفر شروط الشهادة فيهم ومن لاتقبل=

الثالث : في ( بيان ) $^{(1)}$  أحكام المحكوم $^{(7)}$  له . الرابع : في $^{(7)}$  المحكوم عليه .

الخامس : فيما ينفذ (قضاؤه، أي : القاضي )<sup>(٤)</sup> فيه ومالا ينفذ<sup>(٥)</sup> .

السادس : في ( بيان )<sup>(١)</sup> الحكم<sup>(٧)</sup>

السابع : في ( بيان )(٨) عزل القاضي وتوليته .

ا**لثامن** : في التّتمات (<sup>(۹)</sup>

- (٢) أي سواء كان المحكوم له الشرع كما في الدعاوي التي فيها حق الله . أو كان المحكوم له العبد كما في الدعاوى التي فيها حق العبد .
- (٣) أي في بيان أحكام المحكوم عليه وقد ذكر المؤلف أن المحكوم عليه لايكون إلا العبد دائماً لكنه تارة يكون واحداً وهو الفرد أو العدد المحصور من الناس وتارة يكون كافة الناس.
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « قضاء القاضي »
   وهو الأصح .
- (ه) أي في بيان ما ينفذ فيه قضاء القاضي لاكتمال شروطه وموافقته الأدلة وعدم معارضتها . ومالا ينفذ فيه قضاء القاضي لعدم اكتمال شروطه أو معارضته للأدلّة الصريحة وعدم موافقتها .
  - (٦) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٧) أي: بيان حكم القاضي . وصيغ الحكم المتعارف عليها بين الفقهاء وقد تقدم تعريف الحكم قريباً .
  - (٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (٩) التتمات : جمع تتمة ، وهي ما يكون به تمام الشيء .

<sup>=</sup> شهادتهم لعدم توفر شروط الشهادة فيهم .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج)

أما المقدّمة (الأولى)<sup>(۱)</sup> قال في شرح الطّحاوي<sup>(۲)</sup> المفتي بالخيار<sup>(۳)</sup> إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة (رحمه الله)<sup>(٤)</sup> وإن شاء أخذ بقولهما<sup>(٥)</sup>

- = انظر « المجاني الزهرية ص ١٢٦ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٨٣ » وتتمة الكتاب : ما يكون به تمامه ، فيكون المقصود به هنا : خاتمة الكتاب التي يكون بها ختامه .
  - (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب\_ج) .
- (۲) شرح الطحاوي: الذي يتبادر إلى الذهن أن المقصود به شرح مختصر أبي جعفر الطحاوي في الفقه الحنفي ، وبالرجوع إلى مقدمة المختصر المذكور ، وإلى بعض الكتب المختصة في أسامي الكتب وجدت أنه قام بشرحه مجموعة من العلماء ، ولم أقف على مقصود المؤلف منهم . ولعل المقصود بشارح مختصر الطحاوي هنا الإمام الكبير محمد بن أحمد الخجندي الإسبيجابي ، حيث ذكر حاجي خليفة في كشف الظنون ج ٢ ص ١٦٢٧ أن المذكور كرّر في أول شرحه لمختصر الطحاوي اختيار المفتي وما ينبغي أن يقدم عليه من أقوال علمائنا \_ وهوما نقله المؤلف هنا . علماً أن هذه العبارة التي سيوردها المؤلف عن شرح الطحاوي موجودة نصاً في «الفتاوي الغياثية ص ١٦١ ، والفتاوي البزازية ج ٢ ص ١٣٤ » .
- (٣) الخيار اسم مصدر من اختار يختار وهو طلب خير الأمرين يقال :
   هو بالخيار يختار ما يشاء وأنت بالخيار فاختر ما شئت .
- انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ٢٦ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٢٦٤ » .
  - (٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .
  - (٥) أي بقول أبى يوسف ومحمد بن الحسن .

(۲) هو عبد الله بن المبارك أبو عبد الرحمن المروزي . ولد سنة ۱۱۸ هـ وهو مولى لرجل من حنظلة وأمه خوارزمية وأبوه كان تركياً . صاحَبَ أبا حنيفة وأخذ عنه علمه وكان لزهده قصة . جمع بين العلم والأدب والعبادة والورع وقلة الخلاف على أصحابه مات بهيت سنة الما هـ وقد صنف الكتب الكثيرة وأثنى عليه مجموعة من العلماء .

انظر ترجمته في « سير أعلام النبلاء ج  $\Lambda$  ص  $\pi$  ، الفوائد البهيّة ص  $\pi$  ، تهذيب التهذيب ج  $\pi$  ص  $\pi$  .

- (٣) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « رحمه الله تعالى » .
   وورد في النسخة (ج) بلفظ « رحمه الله » .
- (٥) أي : إذا كان أصحاب القول اثنين من ثلاثة وهم أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد بن الحسن .
  - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ أحدهما وهو الأصحّ .
  - (٧) أي: أبو حنيفة وأبو يوسف ، أو : أبو حنيفة ومحمد بن الحسن .
    - (A) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
    - (٩) الأقاويل: جمع أقوال والأقوال جمع قول.

انظر « لسان العرب ج ١١ ص ٥٧٣ ، والقاموس المحيط ج ٤ =

<sup>(</sup>۱) انظر ذلك في « الفتاوي الغياثية ص ١٦١ » . والأقضية كتاب للإمام أبى جعفر . انظر الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ ولم أقف على هذا الكتاب .

- ص ۲۶ .. -

وقد اختلف العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ في جواز تصدي القاضي للإفتاء في مجلس القضاء ، وذلك على ثلاثة أقوال : المقول الأول :

يجوز للقاضي أن يفتي في مجلس القضاء في مسائل العبادات ونحوها ، ولايجوز له أن يفتي في مسائل المعاملات والأحكام ، وخاصة ما فيه خصومة قائمة . قال بذلك بعض الحنفية .

انظـر « مجمـع الأنهـر ج ۲ ص ۱۵۹ ، والبحـر الـرائــق ج ۲ ص ۲۲۷ ، والفتاوي الخانيّة ج ۲ ص ۳۲۲ » .

وقال به المالكية : انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٣٧ » .

وهو قول للشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٠٩ » .

وللحنابلة انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٨٧ و اعلام الموقعين ج ٤

ص ۲۲ »

قال ابن فرحون: «قال مالك: لايفتي القاضي في مسائل القضاء وأما في غيرها فلا بأس. وكان سحنون إذا أتاه رجل يسأله عن مسألة من مسائل الأحكام لم يجبه وقال: هذه مسألة خصومة ». القول الثاني:

يجوز للقاضي أن يفتي في مجلس القضاء مطلقاً وفي كل شيىء سواء كانت الفتوى في الأحكام والمعاملات أو كانت في العبادات والديانات وهذا هو القول الصحيح لدى :

الحنفية: انظر البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٧، الفتاوى ج ٢ ص ٣٦٧، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٥٩.

والشافعية : انظر المجموع ج ١ ص ٤٢ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٠٩ .

والحنابلة: انظر أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٢ ، الإنصاف ج ١١=

(أنه) (١) لابأس به في مجلس القضاء وغيره في المعاملات (٢) والديانات ( $^{(7)}$  . وقال  $^{(8)}$  الإمام قاضي خان (رسم) المفتي

= ص ۱۸۷ .

#### القول الثالث:

كراهة فتوى القاضي مطلقاً ، سواء كانت في الأحكام أو العبادات . وهذا القول رواية للحنابلة . انظر المراجع السابقة لهم . التحمد:

من تأمّل ما تقدم يتبيّن أن الراجح من هذه الأقوال الثلاثة هو ماذهب إليه المالكية ، وما ذهب إليه الجمهور في الرواية الأخرى وما صحّحه المؤلف من جواز تصدّي القاضي للإفتاء في مسائل الديانات والعبادات وعدم جواز ذلك في مجلس القضاء في مسائل المعاملات والأحكام ، وذلك لما يتبع ذلك من توجيه التهمة إلى القاضي في تلقين بعض الخصوم الحجّة دون بعض .

ولما يسبب له من الحرج عندما يفتي في مسألة ، ثم يتغير اجتهاده فيها ويقضي بخلاف ما أفتى به . وفي ذلك من الضرر على الإسلام وعلى سير المعاملات القضائية ما يحتم عدم جواز تصدي القاضي للفتوى في مسائل الأحكام والتعامل ، والله أعلم .

- (١) ما بين القوسين من النسخة (ب-ج) حيث لم يرد في الأصل والسياق يقتضيه .
- (۲) المعاملات: أي مسائل التعامل ، وهي التي يقع فيها الخلاف بين
   الناس وتكثر فيها الخصومات .
  - (٣) الديانات : أي العبادات .
- (٤) انظر « الفتاوى الخانيّة ج ١ ص ٢ » حيث أن الكلام اللاحق نقل من هناك بتصرف .
- (٥) ما بين القوسين ورد في الفتاوى الخانية بلفظ (فصل في رسم =

في زماننا . (قال) (۱) أصحابنا : إذا استفتى (المفتى) عن مسألة إن كانت مروية (۳) (عن أصحابنا) في الروايات الظاهرة (٥) بلا خلاف بينهم (٦) فإنه يميل إليهم ويفتي بقولهم ولا يخالفهم برأيه (٧) وإن كان مجتهدا (٨) . متقناً ، لأن الظاهر

المفتي ) والرسم هو العلامة والأثر الذي يدل على الشيء .

انظرالقاموس المحيط ج ٤ ص ١٢٠ ، مختار الصحاح ص ٢٤٣ .

- والمعنى : علامة المفتي وصفته التي يكون عليها . ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « من » .
  - (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٣) أي : إن كان جواب هذه المسألة المسؤول عنها منقولاً عن أصحابنا .
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
- (٥) أي: في ظاهر الرواية ، وسيأتي تفسيرها عند ورودها في كلام المصنف انظر ص ٦٦٩ .
- (٦) أماإذا وجد خلاف بينهم حتى ولو كان المخالف واحداً فسيذكر المؤلف بعد ذلك ص «٢٠٢» أنه إذا اصطلح المشائخ على الأخذ بقول هذا الواحد فيتبع المفتى اصطلاحهم.
- (۷) قوله ولا يخالفهم برأيه: فيه نظر: بل الذي لايجوز مخالفته هوالكتاب أو السنة أو إجماع علماء الأمة. ومعلوم أن علماء المذهب الحنفي ليسوا هم كل علماء الأمة وكثيراً ما يجمعون على قول ويخالفهم علماء المذاهب الأخرى كلها فمنع مخالفتهم هنا دعوى تحتاج إلى دليل وهو غير موجود.
- (٨) المجتهد: هو من يعرف من القرآن والسنة ما يتعلق به الأحكام وخاصه وعامّه ومجمله ومبيّنه، وناسخه ومنسوخه، ومتواتر السنة وغيره والمتصل والمرسل، وحال الرواة قوّة وضعفاً، ولسان العرب

أن يكون الحقّ مع أصحابنا (ولا يعدل عن قوله)<sup>(1)</sup> واجتهاده لايبلغ اجتهادهم. وإن لم يجد لها رواية عن أصحابنا، وكان المفتي مقلداً<sup>(۲)</sup>، يأخذ بقول من هو أفقه الناس عنده<sup>(۳)</sup> ويضيف الجواب إليه<sup>(٤)</sup>.

 لغة ونحواً وأقوال العلماء من الصحابة فمن بعدهم إجماعاً واختلافاً ، والقياس بأنواعه .

انظر البحر الراثق ج ٦ ص ٢٦٤ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٤٥ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٦ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٨٢ ، المبدع ج ٩ ص ٢٢ .

وسيذكر المؤلف تعريف المجتهد في أوائل الفصل السابع ص ٨٦٩».

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « ولا يعدم » .
- (٢) المقلّد: اسم فاعل من التقليد وهو قبول قول المجتهد والعمل به وإن لم يعلم من أين قاله .

انظر تهذيب الأسماء واللغات ج ٤ ص ١٠١ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٥٤ .

- (٣) أي : أفقه الناس عند المفتي في المسألة التي سئل عنها ، ولا يلزم أن يكون أفقه الناس عموماً ، لكون بعض الناس فقيهاً في مسألة وغيره أفقه منه في غيرها .
- (٤) فيكون ناقلاً لفتوى غيره وراوياً لها فقط ، ولا يكون بذلك مفتياً
   لاشتراط الاجتهاد في المفتى وعدم اشتراطه في الراوي .

فإن كان أفقه الناس عنده في مصر آخر ، يرجع إليه (بالكتابة) ويتثبت في الجواب ، ولايجازف (ت خوفاً من الافتراء على الله تعالى بتحريم الحلال وضده . انتهى . و (ذكر) في بعض المعتبرات (3) من كتب أصحابنا : لاينبغي (6)

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «الكتاب» والمراد أو غيرها من وسائل الاتصال المعتبرة شرعاً .
  - (٢) أي : ولا يتعجّل بالفتوى من غير تثبت ولا روية .
    - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٤) انظر ذلك في الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨، تبيين الحقائق ج ٤
   ص ١٧٦ .
  - (٥) لا ينبغي: أي لايحسن ولا يليق.

انظر القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٠٦، المعجم الوسيط ج ١ ص ٦٥.

وقوله هنا لاينبغي : بمعنى لايجوز .

لأن من شروط المفتي عند جمهور العلماء أن يكون مجتهداً كما تقدم تعريفه وعرفه المؤلف .

وفتوى المقلد عادة إنما تكون نقلاً لفتوى غيره من المجتهدين إما عنهم مباشرة أو عن طريق الرواية عنهم أو من كتبهم . ورد في الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ . قد استقر رأي الأصوليين على أن المفتي هو المجتهد ، فأما غير المجتهد ممن يحفظ أقوال المجتهد فليس بمفت . والواجب عليه إذا سئل أن يذكر قول المجتهد كأبي حنيفة رحمه الله تعالى على جهة الحكاية .

فعرف أن ما يكون في زماننا من فتوى الموجودين ليس بفتوى بل هو نقل كلام المفتي ليأخذ به المستفتي .

وانظر نحو ذلك في تبصرة الحكام ج١ ص٥٣ ـ٥٤ ، روضة =

لأحد أن يفتي بالرأي إلا من عرف ( الأحكام . أي ) (١) : أحكام الكتاب والسنّة ، وعرف الناسخ (٢) والمنسوخ ، وعرف

- = الطالبين ج ١١ ص ٩٩ ، إعلام الموقعين ج ٤ ص ١٧٣ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٨٥ وما بعدها .
  - (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٢) النسخ في اللغة: يطلق بمعنى الإزالة. ومنه يقال: نسخت الشمس الظلّ، أي: أزالته، ونسخت الريح أثر المشي. ويطلق بمعنى نقل الشيء من موضع إلى موضع، ومنه نسخت الكتاب، أي: نقلت ما فيه. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنّا كَنَا نَسْتَنْسِخُ مَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ من الآية ١٩ سورة الجاثية.

والمراد به: نقل الأعمال إلى الصحف.

والنسخ في الاصطلاح: رفع الحكم الشرعي بخطاب شرعي. ويطلق الناسخ على الله تعالى كقوله تعالى: ﴿ مَا نَنْسَخُ مَن آيةٍ أُو نُنْسِهَا نَاتِ بخيرٍ منها أو مثْلِها ﴾ من الآية ١٠٦ سورة البقرة.

والمراد بالناسخ في كلام المؤلف: الآية الناسخة لآية أخرى ، او الحكم الناسخ لحكم آخر . وأما المنسوخ فهو الحكم المرتفع .

فَآيَةُ المواريث مثلاً وهي قوله تعالى :

﴿ يُوصِيكُمُ الله في أولادِكُم للذكر مثلُ حظِّ الأُنْفَيْنِ فان كنَّ نساءً فوقَ اثنتينِ فَلَهُما ثلثا ما تركَ وإنْ كانتْ واحدةً فلَها النصفُ ولأبوَيْهِ لكلِّ واحد منهما السدُسُ مما تركَ إنْ كان لَهُ ولَدٌ ﴾ من الآية ١١ سورة النساء .

هي وما فيها من أحكام ناسخ لحكم الوصية للوالدين الوارد في قوله تعالى :

﴿ كُتِبَ عليكم إذا حضَرَ أحدَكُم الموتُ إنْ تركَ خيراً الوصيَّةُ للوالِدَيْنِ ﴾ من الآية ١٨٠ سورة البقرة .

أقاويل<sup>(۱)</sup> الصحابة ، ( وعرف من )<sup>(۱)</sup> المتشابه<sup>(۳)</sup> ووجوه الكلام<sup>(۱)</sup>

وروي<sup>(ه)</sup> عن محمد<sup>(۱)</sup> رحمه الله ( تعالى )<sup>(۷)</sup> أنه قال : إذا كان صوابُ الرجل أكثرَ من خطئه جاز له أن يفتي<sup>(۸)</sup> . . . . . . . .

- = انظر البرهان في علوم القرآن ج ٢ ص ٢٨ ، مباحث في علوم القرآن ص ٢٣٢ ، المغرب ص ٤٤٩ .
- (۱) أقاويل الصحابة: أي : عرف أقوالهم وما روى عنهم في مسائل الأحكام .
- (۲) مابین القوسین مطموس في النسخة (ب). ولعل لفظ « من » زائد فیکون الکلام « وعرف المتشابه »
- (٣) المتشابه: هو ما خفي بنفس اللفظ ولايرجى دركه أصلاً لشدة خفائه. أو الذي يخفى علمه على غير العلماء المحققين

والمتشابه في الفقه: هو الألفاظ المشتركة كالقرء: فهو متردد بين الحيض والطهر

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٤٠٢ ، التعريفات ص ١٣٤ ، المطلع ص ٣٩٤ » .

- (٤) أي : كان له إلمام باللغة العربية ـ النحو والصرف ، وكان له إلمام بلغة التخاطب الشائعة في المجتمع الذي يفتي فيه
  - (٥) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص٢٦٨ » .
  - (٦) هو محمد بن الحسن صاحب أبي حنيفة المتقدمة ترجمته .
    - (٧) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (A) وذلك لأن الصواب إذا كثر فقد غلب ولاعبرة بالمغلوب بمقابلة الغالب ، فإن أمور الشرع مبنية على الأعم الأغلب .

انظر هذا الحكم في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٨ »

وسئل (١) أبو بكر الإسكاف (٢) عن عالم في بلده ليس هناك أعلمُ منه : هل يسعُه ألّا يفتي ) (٣) ؟ قال : إنّ كان من أهل الاجتهاد (٤)

- (١) انظر ذلك في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ .
- (٢) أبو بكر الإسكاف: هو محمد بن أحمد أبو بكر الإسكاف البلخي إمام كبير جليل القدر من مؤلفاته شرح الجامع الصغير، أخذ الفقه عن محمد بن سلمه عن أبي سليمان الجوزجاني، وتفقه عليه أبو بكر الأعمش محمد بن سعيد، وأبو جعفر الهنداوي. كانت وفاته سنة ٣٣٣هـ.

انظر «الفوائد البهية ص ١٦٠ ، هدية العارفين ج ٦ ص ٣٧، طبقات الفقهاء ص ٥٤ » .

والإسكاف: نسبة إلى صناعة الأحذية، فالإسكاف هو صانع الأحذية.

انظر «القاموس المحيط ج ٣ ص ١٥٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٣٩ » .

- (٣) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب) ولعل ذلك من سهو الناسخ لتشابه الكلمة في نهايته مع الكلمة التي في نهاية الكلام الذي ورد قبله .
  - (٤) الاجتهاد لغة : بذل الوسع .

انظر «مختار الصحاح ص ١١٤ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٤٢ ، لسان العرب المحيط ج ١ ص ٥٢١ » .

وقيل : هو بذل المجهود لنيل المقصود .

انظر « جامع الفصولين ج ١ ص ١٤ » .

وشرعاً ، هو : بذل الطاقة في تحصيل حكم شرعي ظنّي . ومعنى بذل الطاقة : أن يحسّ من نفسه العجز عن المزيد عليه .

انظر «المجاني الزهرية ص ٧٠ ، المعجم الوسيط ج ١ =

= ص ۱٤۲ ، التعريفات ص ٥ ».

(۱) والصحيح أنه إذا كان هناك عالم يستطيع أن يفتي الناس ولم يكن هناك أعلم منه أنه يسعه ألا يفتي ، وإن كان من أهل الاجتهاد إذا قام بهذا الواجب غيره ممن هو دونه ، وذلك لأن الإفتاء فرض كفاية إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقين . وكان السلف الصالح رحمهم الله تعالى يهابون الفتيا ويتدافعونها ويشددون فيها . قال المرداوي في الإنصاف ج ١١ ص ١٨٥ :

« وأنكر الإمام أحمد - رحمه الله - وغيره على من تهجّم في الجواب وقال: لاينبغي أن يجيب في كل مايستفتى . وقال: إذا هاب الرجل شيئاً لاينبغي أن يحمل على أن يقول » فحكم الإفتاء كحكم القضاء لكونهما من فروض الكفاية . فقد يكون الإفتاء واجباً إذا كان الإنسان من أهله ولا يوجد غيره . وقد يكون مستحباً إذا كان هو أفضل الموجودين . وقد يكون جائزاً إذا كان مجتهداً وغيره مثله . وقد يكون مكروهاً إذا كان اجتهاده لايبلغ اجتهاد غيره . وقد يكون حراماً إذا كان جاهلاً »

انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٨ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٨٥ رمابعده » .

- (٢) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ ».
- (٣) لعل هذا السؤال سؤال عن جواز الاستعجال في الفتوى .
- (٤) في حالة المشي: أي حالة كونه يمشي ، فدل ذلك على أنه يجوز: ولعل ذلك إذا كان المسؤول عنه من الأشياء المتفق عليها والتي لاتحتاج إلى اجتهاد والتسرع في الجواب عنها قد يؤدي إلى خطأ في فإن الجواز هنا =

وحكي (١) أن رجلاً أُجري (٢) على لسانه لفظ (٣) أشكل عليه أنه هـل يقع (عليه) (٤) الطلاق (٥) أم لا ؟ فجاء إلى نصير بن

= يكون على قدر التحرز من الخطأ .

فقد روى البخاري في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : « بينما أنا والنبي على خارجان من المسجد ، فلقينا رجل عند سدّة المسجد ، فقال : يارسول الله ، متى الساعة ؟ فقال النبي على : ما أعددت لها ؟ فكأن الرجل استكان ، ثم قال : يارسول الله ، ما أعددت لها كبير صيام ولا صلاة ولا صدقة ، ولكني أحبُّ الله ورسوله ، قال : أنت مع من أحببت » .

قال البخاري : وقضى يحيى بن يعمر في الطريق ، وقضى الشعبي على باب داره . والفتيا من هذا النوع بل هي أولى .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١٠٧ ـ ١٠٨ » .

- (١) لم أقف على اسم هذا الحاكي ولا أين حكي ذلك .
  - (٢) أجري على لسانه : أي ورد على لسانه وتلفظ به .
    - (٣) لفظ: أي لفظ ظنّه من ألفاظ الطلاق.
- (٤) مابين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (ه) الطلاق: مصدر طلقت المرأة أي بانت من زوجها . وأصل الطلاق في اللغة: التخلية ويقال: طلقت الناقة إذا سرحت حيث شاءت وحبس فلان في السجن طلقاً بغير قيد . وفرس طلق إحدى القوائم إذا كانت إحدى قوائمها غير محجلة .

والطلاق شرعاً هو : حل قيد النكاح المنعقد بين الزوجين وهو راجع إلى معناه لغة لأن من حل قيد نكاحها فقد خليت . والأصل فيه قوله تعالى : ﴿ الطلاق مرتان ﴾ آية رقم ٢٢٩ سورة البقرة . وقوله تعالى : ﴿ يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن ﴾ آية رقم ١ سورة الطلاق .

يحيى (۱) فسأله عن ذلك (۲) فقال: اذهب إلى محمد بن سلمة (۳) فاسأله ، ( فلما أتاه وسأله قال: اذهب إلى نصير بن يحيى ، فلما جاءه قال: اذهب إلى محمد بن سلمة ) (٤) فمل الرجل وقال امرأتي طالق ( ثلاثاً ) (۲) هل بقي لأحد فيه (٥) إشكال ؟!

انظر «الفوائد البهية ص ٢٢١، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٠٠».

والبلخي نسبة إلى بلخ وهي : مدينة عظيمة في العراق وبها نهر جيحون وهي أشهر بلاد خراسان وأكثرها خيراً وأهلاً .

انظر «تاج العروس ج ٢ ص ٢٥٣ ، مراصد الاطلاع ج ١ مراسد الاطلاع الاطلاع

- (٢) أي سأله عن ذلك اللفظ الذي أُجري على لسانه وأشكل عليه وقوع الطلاق بسببه
- (٣) محمد بن سلمه : هو محمد بن سلمه أبو عبد الله الفقيه البلخي ولد سنة اثنتين وتسعين ومئة وتفقه على شداد بن حكيم ثم على أبي سليمان الجوزجاني ومات سنة ثمان وسبعين ومئتين وقيل : ثمان وستين .

انظر « الفوائد البهية ص ١٦٨ ، طبقات الفقهاء ص ٤٥ »

- (٤) مابين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
  - (٥) فيه : أي في عدم وقوع هذا الطلاق .

انظر «المغني ج ٧ ص ٩٦ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٦٣ ، المطلع ص ٣٣٣ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٢٧٩ ، أنيس الفقهاء ص ١٥٥ » .

<sup>(</sup>۱) نصير بن يحيى : هو نصير بن يحيى البلخي . أخذ الفقه عن أبي سليمان الجوزجاني عن محمد مات سنة ثمان وستين ومئتين .

قال ( العلامة )<sup>(1)</sup> الشيخ أبو بكر الإسكاف ( رحمه الله)<sup>(1)</sup> : كان الشيخ أبو نصر محمد بن سلام<sup>(۲)</sup> إذا ألحّ عليه ( المستفتي )<sup>(۳)</sup> وقال ( له )<sup>(3)</sup> : جئت من مكان ( بعيد )<sup>(3)</sup> يقول<sup>(۲)</sup> :

فما نحن ناديناك من حيث جئتنا ولا نحن عميّنا<sup>(۷)</sup> عليك المذاهب قال<sup>(۸)</sup> أبو الليث<sup>(۹)</sup> (رحمه ......

- (٤) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (٥) أي فأفتني عاجلاً .
- (٦) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » . وفيه ورد لفظ : « فلا نحن » . نحن » بدلاً من لفظ : « فما نحن » .
- (٧) عمّينا : أي : ألبسنا عليك ، أو أخفيناها عنك .
   انظر « مختار الصحاح ص ٤٥٦ ، المعجم الوسيط ج ٢
   ص ٦٢٩ ، تاج العروس ج ١٠ ص ٢٥٥ » .
  - (٨) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » .
- (٩) أبو الليث: هو نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم الفقيه السمرقندي المشهور بإمام الهدى ، أخذ عن أبي جعفر الهنداوي عن أبي القاسم الصفار عن نصير بن يحيى عن محمد بن سماعة عن أبي يوسف . له =

<sup>(</sup>١) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

<sup>(</sup>٢) أبو نصر بن سلام: وهو: أبو نصر محمد بن سلام البلخي، يذكر تارة باسمه وتارة بكنيته وتارة بهما. وهو صاحب الطبقة العالية حتى أنهم عدّوه من أقران أبي حفص، كانت وفاته سنة خمس وثلاثمئة. انظر الفوائد البهيّة ص ١٦٨، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ١١٧ ».

<sup>(</sup>٣) المستفتي : هو طالب الفتوى . وقد ورد هذا اللفظ في ا لنسخة (ج) يلفظ « مستفتى » .

الله)(۱) : ينبغي أن يرفق المُفتي في أول الأمر (۲) ، ويقول (۳) : حتى أفرغ من هذا الأمر (فإذا )(٤) ألحّ عليه جاز له أن يجيب بمثل هذا الكلام (٥) .

واعلم أن اتفاق أئمة الهدى واختلافهم (٦)

= تفسير القرآن ، والنوازل ، والعيون والفتاوى ، وخزانة الفقه وشرح الجامع الصغير وغيرها . كانت وفاته ليلة الثلاثاء الحادي عشر من جمادى الآخرة سنة ثلاث وتسعين وثلاثمئة ، وقيل : ثلاث وشبعين . وقيل : ثلاث وسبعين .

انظر « طبقات الفقهاء ص ٧٤ ، الفوائد البهية ص ٢٢٠ » .

- (١) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٢) أي : أن يرفق المفتي بالمستفتي ولايقابله بمثل هذا الكلام ، وذلك إذا كان مشغولاً عن الفتوى .
  - (٣) أي : ويقول للمستفتي انظرني في الجواب .
  - (٤) مابين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « فإن » .
  - (٥) وهو مانسب إلى نصر بن محمد بن سلام من قوله:

فما نحن ناديناك من حيث جئتنا ولانحن عمينا عليك المذاهب ويلاحظ أن مانسب إلى نصر بن محمد بن سلام لايخالف ماقاله الفقيه أنه اللبث من آداب الفتوى . فإن أما بكر الاسكاف قال : كان

الفقيه أبو الليث من آداب الفتوى . فإن أبا بكر الإسكاف قال : كان الشيخ نصر بن محمد بن سلام إذا ألحّ عليه المستفتي قال له هذا الكلام . ومعنى هذا أنه إذا لم يلح عليه المستفي فإنه لا يقول ذلك

(٦) المقصود بالاختلاف هنا هو اختلاف أئمة الفقه في الفروع وهو اختلاف غير مذموم . فقد دلّ القرآن الكريم على حمد كل من الطائفتين في مثل ذلك كما في قوله تعالى :

﴿ ماقَطَعْتُمْ من لينةِ أو تركُّتُموها قائمةً على أُصُولها فبإذنِ الله =

وليُخْزِيَ الفاسقينَ ﴾ سورة الحشر آية ٥ .

وَقَدَّ كَانُوا اخْتَلَفُوا فَي قطع الْأَشْجَارِ ، فقطع قوم وترك آخرون ، وكما في قوله تعالى :

و وداود وسليمان إذ يحكُمان في الحرثِ إذ نَفَشَتْ فيه غنمُ القوم وكنّا لحُكمِهُمْ شاهدينَ \* ففهّمناها سليمانَ وكلّا آتينا حكماً وعلماً ﴾ الأنبياء آية ٧٨ ـ ٧٩ .

فخص سليمان بالفهم وأثنى عليهما بالحكم والعلم .

وكما في إقرار النبي على الأصحابه يوم بني قريظة ، وهم حي من اليهود نزل قبل الإسلام حول المدينة . وكان النبي على قد وادعهم على ألا يحاربوه ولايمالئوا عليه عدوه ، لكنهم نقضوا عهدهم يوم الأحزاب مع الرسول على ، وظاهروا الأحزاب من مشركي قريش وغطفان ، فلما أفشل الله الأحزاب وأدهب ريحهم جاء جبريل عليه السلام بالأمر من الله بأن يتوجه الرسول على وأصحابه إلى بني قريظة قبل أن يضعوا أسلحتهم ، فقال النبي على : « لايصلين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة . فحاصرهم النبي على حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ ، فحكم بأن تقتل مقاتلتهم ، وتسبى ذراريهم . فقال الرسول على أرسبى ذراريهم . فقال الرسول على أن قضيت بحكم الله » .

انظر « السيرة النبوية ج  $\pi$  ص 777  $_{-}$  787 ، فتح الباري ج  $_{-}$  ص  $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-$ 

وكان الصحابة قد اختلفوا في قوله ﷺ: « لايصلَّين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة » وذلك عندما أدركتهم الصلاة في الطريق فصلاها بعضهم في وقتها وقالوا : إنما أراد الرسول بقوله هذا الحث على سرعة الخروج . وأخرها بعضهم إلى أن وصل إلى بني قريظة ، فصلاها هناك تمسكاً بظاهر قوله ﷺ . ولما علم بذلك رسول الله ﷺ

رحمة (۱) من الله (تعالى) (۲) ، وتوسعة على الناس . وإذا كان أبو حنيفة في جانب (۳) وأبو يوسف ومحمد في جانب ، فالمفتي بالخيار (۱) : إن شاء (أخذ) (٥) بقوله ، وإن شاء (أخذ) (٥)

= أقرّهم جميعاً.

وكما في الحديث المتفق عليه الذي رواه البخاري .

عن عمرو بن العاص أنه سمع رسول الله على يقول: ﴿ إِذَا حَكُمُ الْحَاكُمُ فَاجْتُهُدُ ثُمَّ أَخَطَأُ الْحَاكُمُ فَاجْتُهُدُ ثُمَّ أَخَطَأً فَلَهُ أَجْرًا فَا حُكُمُ فَاجْتُهُدُ ثُمَّ أَخْطَأً فَلَهُ أَجْرٍ ﴾ . فله أجر ﴾ .

انظر «فتح الباري ج ١٣ ص ٣١٨ حديث رقم ٧١٥٢ باب أجر الحاكم إذا اجتهد، صحيح مسلم ج ٥ ص ١٣١، كتاب الأقضية باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٩، الفتح الرباني ج١٥ ص ٢٠٧، سبل السلام ج ٤ ص ١١٧». فإن الذم في الخطأ والاختلاف واقع على من بغى فيه وقصر في الاجتهاد والبحث عن طريق الصواب، أما من اجتهد فأخطأ فلا حرج عليه.

انظر « شرح الطحاوية ص ٤٦٠ ومابعدها » .

- (۱) وجه كون اختلافهم رحمة : أن في ذلك توسعة على الناس في أمور دينهم وموافقة أعمالهم على اختلافها لأحد أقوال العلماء ، وذلك في المسائل الخلافية .
  - (٢) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٣) في جانب ، أي : في ناحية ، والمقصود هنا إذا كانت فتواه في مسألة ما مخالفة لفتوى صاحبيه في هذه المسألة .
- (٤) سبق ان ورد مثل هذا الكلام في ص ١٨٢ وسيأتي مثله في ص ٢٣٣ .
  - (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أفتى » .

بقولهما . وإن كان (أحديهما) (١) مع أبي حنيفة يأخذ بقولهما (٢) البتة ، إلا إذا اصطلح المشايخ بقول ( $^{(7)}$  (هذا) (عنه الواحد  $^{(6)}$  فيتبع اصطلاحهم  $^{(7)}$  ، كما اختار  $^{(8)}$  الفقيه أبو الليث قول زفر  $^{(8)}$  (رحمه الله)  $^{(9)}$  في قعود المريض للصلاة أنه يقعد كالمصلي في

(٢) أي : بقول أبي حنيفة والذي معه .

(٣) أي : على الأخذ بقول .

(٤) مابين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « ذلك » .

(ه) أي : الذي ليس مع أبي حنيفة .

(٦) أي : يأخذ المفتي بما اصطلحوا عليه ويفتي به . هذا إذا لم يكن المفتي مجتهداً ، فإن كان مجتهداً فإنه يفتي بما يدين الله به ولا يتبع اصطلاح أحد مالم يتبين له صحته .

 (٧) انظر (حاشية الدرر على الغرر ص ٨٨، البحر الراثق ج ٦ ص ٢٦٨».

(A) زفر: هو زفر بن الهذيل بن قيس البصري ، ولد سنة عشر بعد المئة ، وكان أبو حنيفة يجلّه ويعظّمه ويقول : هو أقيس أصحابي ، وقال الحسن بن زياد : إن المقدم في مجلس الإمام كان زفر ، وقال أبو نعيم : كان ثقة مأموناً دخل البصرة في ميراث أخيه فتشبث به أهل البصرة فمنعوه الخروج منها . وقال سليمان العطار : تزوج زفر فدعا إلى عرسه الإمام ، فالتمس منه أن يخطب ، فقال في خطبته : هذا زفر إمام من أئمة المسلمين وعلم من أعلامهم في شرفه وحسبه ونسبه . مات بالبصرة سنة ثمان وخمسين ومئة .

انظر « الفوائد البهية ص ٧٤ ، طبقات الفقهاء ص ١٨ » .

(٩) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

<sup>(</sup>١) وهما أبو يوسف ومحمد : ولفظ « أحديهما » ورد في النسخة (ج) بلفظ « أحدهما » وهو الأصح .

(۱) إذا صلى المريض جالساً فصلاته إما أن تكون صلاة فرض أو صلاة نافلة ، فإن كانت صلاته نافلةً فإنه يجلس في صلاته كيفما شاء ، وكيفما سهل عليه متربعاً أو محتبياً أو مفترشاً رجليه . قال مالك : لابأس بالاحتباء في النوافل للذي يصلي جالساً .

انظر « المدونة ج ١ ص ٧٩ » .

وقال: بلغني أن سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير كانا يفعلان ذلك وقال: لابأس بأن يصلى النافلة محتبياً.

انظر « المدونة ج ١ ص ٧٩ » .

وقال ابن وهب: وقد كان جابر بن عبد الله وعروة بن الزبير وعطاء بن أبي رباح يصلون النافلة محتبين . « المرجع أعلاه ».

وانظر فيما تقدم «البحر الرائق ج ٢ ص ١٢٢ ، حاشية أبي السعود على الدر ج ١ ص ٢٣٥ ، روضة الطالبين ج ١ ص ٢٣٥ ،

الإنصاف ج ٢ ص ١٨٨ ـ ٣٠٦ ، المغنى ج ٢ ص ١٤٣ » .

أما إذا كانت الصلاة فريضة فقد اختلف العلماء في كيفية جلوسه فيها الجلوس الذي هو بدل القيام ، وذلك على ثلاثة أقوال : القول الأول :

أن المريض يجلس في صلاته كيفما شاء ، قال بذلك الشافعية . انظر روضة الطالبين ١/ ٢٣٥ .

القول الثاني:

أن المريض يجلس في صلاته حال القيام متربعاً. قال بذلك الحنفية .

انظر « البحر الرائق ج ٢ ص ١٢٢ » . والحنابلة على الصحيح لديهم .

انظر ﴿ الإنصاف ج ٢ ص ١٨٨ ـ ٣٠٦ » . وذلك ليكون ـ كما قال =

المؤلف ـ فرقاً بين القعدة التي للتشهد والقعود الذي له حكم القيام . القول الثالث :

أن المريض يجلس في صلاته في حال القيام كالجلوس للتشهد . قال بذلك زفر من الحنفية كما ذكره المؤلف .

انظر «حاشية أبي السعود ج ١ ص ٢٨٨ »، والمالكية . انظر « المدونة ج ١ ٧٩ » .

وهو قول للحنابلة : انظر ﴿ الإنصاف ج ٢ ص ١٨٨ ـ ٣٠٦ » . وذلك لأنه أيسر على المريض .

## الترجيح :

لم يتبيّن لي دليل على شيء من هذه الأقوال حتى يمكن القول بعدم جواز غيره . فجملة استدلالات العلماء المتقدّمة قياس على أعمال بعض السلف في الصلاة النافلة ، أو تعليلات لمصلحة المريض ، ومعلوم أن قياس صلاة الفريضة على صلاة النافلة لايصح لأنها أقل ، كما أن الصلاة عبادة لاتدخلها التعليلات والآراء .

وحيث أن النبي ﷺ قال فيما رواه البخاري عن عمران بن حصين قال : « صل قال : « صل قائماً ، فإن لم تستطع فعلى جنب » .

انظر وصحيح البخاري ج ٢ ص ٤١ قبيل كتاب التهجد ، سنن أي دواد ج ١ ص ٢٥٠ حديث رقم ٩٥٢ ، سنن الترمذي ج ١ ص ٢٣١ حديث رقم ٣٦٩ ، سنن الدار قطني مع التعليق ج ١ ص ٣٨٠ ، مسند أحمد ج ٤ ص ٤٢٦ ، مسند أحمد ج ٤ ص ٤٢٦ » .

لذا فيكون المهم أن يصلي المريض جالساً عند عدم قدرته على

لأنه (١) أيسر على المريض (٢) ، وإن كان قول أصحابنا (٣) أنه يقعد المريض في حال القيام (٤) متربعاً ومحتبياً (٥) ليكون فرقاً بين القعدة (٦) وبين القعود الذي له حكم القيام، ولكن هذا (٧) يشقّ على

- القيام ، ولم يحدد كيفية جلوسه فيكون القول الراجح أنه يجلس كيفما شاء . وجلوس السلف الصالح على النحو الذي ذكر في المدوّنة استحبّوه لأنفسهم وليس فيه دليل على أنه لايجوز غيره ، بل هو دليل على أنه يجوز لكل مريض أن يجلس كيفما شاء وحسب مايتيسر له ويريحه .
  - (١) أي الجلوس في الصلاة كالجلوس في التشهد .
- (۲) انظر ذلك في «البحر الرائق ج ۲ ص ۱۲۲، فتاوى النوازل ص ۷۳، وحاشية أبي السعود ج ۱ ص ۲۸۸، حاشية الدرر على الغرر ص ۷۸».
- (٣) وذلك كما في « الفتاوى الخانية ج ١ ص١٧٣ ، البحر الرائق ج ٢ ص ١٣٦ ، حاشية أبي السعود ج ١ ص ١٣٦ ، حاشية أبي السعود ج ١ ص ٢٨٨ ، تحفة الفقهاء ج ١ ص ٣٠٥ ، تحفة الفقهاء ج ١ ص ٣٠٥ ،
  - (٤) أي : في القعود الذي هو بدل القيام .
- (ه) متربّعاً: أي ثانياً قدميه تحت فخذيه مخالفاً لهما . محتبياً: أي جالساً على أليتيه ضامّاً فخذيه وساقيه إلى بطنه ، يقال : احتبى بالثوب أداره على ساقيه وظهره ، وهو جالس على نحو ماسبق . انظير «تاج العروس ج ١٠ ص ٨١ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٥٤ . ٣٢٤ » .
- (٦) القعدة بفتح القاف وكسرها: أي القعود للتشهد في الصلاة، انظر « مختار الصحاح ص ٥٤٤ ، القاموس المحيط ج ١ ص ٣٨٢ » .
  - (٧) أي : ولكن الأخذ بقول الأصحاب في هذه المسألة .

المريض لأنه لم يتعوّد هذا القعود (١) . وكذلك ( اختيار ) $^{(1)}$  تضمين  $^{(1)}$  الساعي  $^{(1)}$  إلى السلطان  $^{(0)}$  بغير ذنب  $^{(1)}$  ، وهذا قول

(١) الذي هو التربع أو الاحتباء .

(۲) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وورد في النسخة (ب) بلفظ
 ا زفر رحمه الله تعالى اختار » .

(٣) التضمين: الإلزام بالضمان.

وهو أن يضمن المدعي بدعوى كاذبة للمدعى عليه مقابل الأضرار التي لحقت به من جراء تلك الدعوى ، وهو مايسمّى بالتعويض عن الضرر .

ومع أنني لم أر هذا القول لأحد من العلماء سوى ماذكره المؤلف هنا نقلاً لقول زفر رحمه الله . ونظراً لقلة الوازع الديني عند كثير من الناس وتطوّر أساليب المكر والخداع والإضرار بالغير ، فإن الأخذ بهذا القول وإلزام المدّعي الكاذب تعويض المدّعي عليه عن الأضرار التي لحقت به من جراء دعواه الكاذبة هو القول الأصحّ الذي يعطي بواسطته كل ذي حق حقه ، ويمنع كل مبطل من باطله . فكثيراً مايتحيّن المرء الوقت المناسب للإضرار بغيره إذا أراد ذلك ويدّعي عليه بدعوى كاذبة يلحق المدّعي عليه من الأضرار بسبب هذه الدعوى مالا يلحقه منها لو كانت الدعوى صادقة أو هادفة . وأما مقدار الضمان عن الضرر فيكون طبق دعوى المدّعي إذا صادقه المدّعي عليه على ذلك أو يكون تقديره عن طريق هيئة فنية مختصة .

- (٤) الساعى: المقصود به المدعى.
  - (٥) أو نائبه كالقاضى .
- (٦) قوله: بغير ذنب ، أي: من غير تعدّ من المدّعَى عليه أو تفريط . والمراد: الدعاوى الكيديّه التي يتعمّد المدعي فيها الكذب في دعواه . على المدّعى عليه .

زفر رحمه الله سدّاً (۱) لباب السعاية ، (فإن  $(1)^{(1)}$  كان على قول أصحابنا لايجب الضمان ، لأنه لم يتلف عليه  $(1)^{(0)}$  مالاً لمصلحة أهل الزمان (انتهى  $(1)^{(0)}$  . ثم لايجوز للمفتي أن يفتي ببعض

وهذا النظام هو قرار مجلس الوزارء رقم ٩٤ في ٢٥/٤/٢٥ هـ المبلغ للمحاكم بموجب خطاب وزير العدل رقم ١٣٦/١٢ في ١٤٠٦/٧/١٢ هـ والذي تضمن في مادته الرابعة مايأتي :

« من تقدم بدعوى خاصة ، وثبت للمحكمة كذب المدّعي في دعواه ، فللقاضي أن ينظر في تعزيزه ، وللمدّعَى عليه المطالبة بالتعويض عما لحقه من ضرر بسبب هذه الدعوى .

(٢) مابين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « وإن » وهو الصحيح لمناسبته لسياق الكلام .

(٣) أي لأنه لم يتلف المدعي على المدعى عليه مالاً حتى يمكن ضمانه ، وقد تقدّم أن الأصح القول بالضمان ، لأن المدعي وإن كان لم يتلف مالاً للمدّعى عليه بمباشرة فإنه بدعواه الكاذبة يتسبب في إهانته وتعطيله وإضاعة ماله .

(٤) قوله: لمصلحة أهل الزمان متعلّق بقوله قبل ذلك: «سداً لباب السعاية» ومابينهما جملة اعتراضية، فيكون المعنى: سداً لباب السعاية لأجل المصلحة العامة للأمة بكاملها.

(٥) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

<sup>(</sup>۱) أي: منعاً الناس من التقدم بالدعاوى الكيديّه والكاذبة وقد صدر في هذه البلاد ولله الحد والمنّة نظام يحال بموجبه من يتقدّم بدعوى كيديّه ضدّ أحد إلى إحدى المحاكم المختصّة للحكم بتعزيره وجعل للمدعى عليه حقاً بالمطالبة بالتعويض عن الضرر الذي لحقه من جراء هذه الدعوى الكاذبة .

الأقاويل المهجورة (١) لجرّ منفعة (٢) ، لأن ضرر ذلك في الدنيا والآخرة أتمّ وأعمّ ، بل يختار أقاويل المشايخ واختيارهم ، ويقتدي بسير (٣) السلف (٤) ويكتفي بإحراز الفضيلة والشرف .

(١) المهجوره : من الهجر هو ترك الشيء وإغفاله .

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٧ ، لسان العرب ج ٥ ص ٢٥١ » .

والأقاويل المهجورة: أقوال العلماء التي تخلى عنها أصحابها لما تبيّن لهم الصواب في غيرها.

- (۲) لجر منفعة: أي أو دفع مضره ، أو للتقرّب أو التصنّع لبعض الناس ، فيفتي الخاصّة ومن يرجو منهم العطاء والنوال بالأقوال المرجوحة لديه ، أو التي تناسب أهواء المستفتين منهم . ويفتي عامّة الناس ممن لايخافهم ولايرجو نوالهم بأقوال أخرى ، وهذا لايجوز لأنه يعتبر خيانة لله تعالى وتقرّباً إلى الخلق بمعصيته سبحانه . وضرر ذلك في الدنيا لايخفى فهو يوقع المفتي في حرج أمام المستفتين ويوقع المستفتين الإسلام عن طريقه الاختلاف والتضارب في الأدلة والأحكام وضرره في الآخرة عليه : هو عذاب الخائن المنافق الذي يقول ما لا يفعل ، ويقدم رضا الناس على رضا الله سبحانه وتعالى .
- (٣) السير : جمع سيرة وهي الطريقة . يقال : سيرته حسنة ، وطريقته
   في التعامل سليمة .

انظر السان العرب ج ٤ ص ٣٩٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٦٧ » .

(٤) السلف: جمع سالف وهم المتقدمون ، والمقصود بهم هنا: الصحابة والتابعون وتابعوهم ومتقدمو الأئمة المجتهدين .

انظر « لسان العرب ج ١ ص ١٥٩ ، المعجم الوسيط ج ١

= ص ٤٤٤ المطلع ص ١١٨ » .

والسلف: هم الذين شملهم قول النبي ﷺ الذي رواه البخاري في صحيحه: عن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: قال النبي ﷺ: "خيركم قرني ، ثم الذين يلُونهم ، ثم الذين يلونهم ». قال عمران: لا أدري أذكر النبي ﷺ بعد قرنين أو ثلاثة .

انظر «صحیح البخاري ج ٣ ص ١٥١ ـ صحیح مسلم ج ٧ ص ١٨٤ ـ ١٨٥ ـ شرح السنة ج ١٤ ص ١٦ حدیث رقم ٣٨٥٧ » .

- ١) انظر ذلك في ﴿ البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ » .
- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « النجيب » .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ ( رحمة الله عليه » . ولم أقف على ترجمته .
  - (٤) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ وصحته « المسألة » .
- (ه) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « فصنع » . وورد في النسخة (ب) لمناسبته النسخة (ب) لمناسبته سياق الكلام .
  - (٦) لثوبه : أي : لثوب المفتي نجيم الدين .
- (٧) الزرّ : هو شيء كالحبّة أو القرص يوضع في القميص ويدخل في العروة . وفي المثل : « ألزم من زرّ لعروة » .

انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٣٩١ القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٩١ .

(A) العروة من الثوب : مدخل زره .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص٣٦٣ ـ المعجم الوسيط ج ٢ =

(قال)<sup>(۱)</sup> : فلما أتمّ ذلك (أمره)<sup>(۲)</sup> القاضي بنقضها وإبانتها عن ثوبه تحرّزاً عن شبهة<sup>(۳)</sup> الرشوة<sup>(٤)</sup> والحرمة . وهكذا كان المشايخ

≕ ص۱۱

- (١) ما بين القوسين من النسخة (ب) . والمقصود بالقائل هنا هو الحاكي السابق ذكره .
  - (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ ( أمر » .
- (٣) شبهة الرشوة : أي : ما يشابهها والابتعاد عن المشتبهات من الأمور المرغّب فيها والمندوب إليها .

فقد روى البخاري في صحيحه عن النعمان بن بشير قال: سمعت رسول الله على يقول: «الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى المشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه، ألا وإنّ لكل ملك حمى، ألا إن حمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهى القلب،

انظر «صحيح البخاري ج ١ ص ١٩ باب ٣٩ فصل من استبرأ لدينه \_ صحيح مسلم ج ٥ ص ٥٠ باب أخذ الحلال وترك الشبهات \_ سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٤٣ باب اجتناب الشبهات حديث رقم ٣٣٢٩ \_ ٣٣٣٠ \_ جامع الأصول ج ١٠ ص ٥٦٧ حديث رقم ٨١٣٣ .

(٤) الرشوة مأخوذة من الرشا وهو الحبل أو ما يتوصل به إلى المطلوب ، وهي ما يعطيه الشخص الحاكم أو غيره ليحكم له أو ليحمله على ما يريد .

انظر ( رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ ».

أو هي ما يعطى لإبطال حق أو لإحقاق باطل .

انظر « التعريفات ص ٧٥ ـ المعجم الوسيط ج ١ ص ٧٥ ـ معجم لغة الفقهاء ص ٢٢٣ » .

وأركان الرشوّة ثلاثة :

راش: وهو الذي يبذل المال أو المنفعة لتحقيق غرضه

ومرتش: وهو الشخص الذي يتقاضى من غيره مالاً أو منفعة ليقوم له بقضاء مصلحة يجب عليه أداؤها ، أو يقوم له بمصلحة غير مشروعة سواء كانت عملاً أو امتناعاً عن عمل.

ورشوة : وهي المال أو المنفعة التي تبذَّل بقصد حمل المرتشي على قضاء المصلحة المذكورة .

والرشوة تكون حراماً بإجماع الأمة إذا كانت لإبطال حقّ ، أو إحقاق باطل ، أو إلحاق الضرر بالآخرين .

انظر فيما تقدم « فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٥ ـ رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ ـ د المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ ـ ٣١٣ ـ جريمة الرشوة ص ٥٣ وما بعدها »

وأدلَّة تحريم الرشوة كثيرة منها :

أُولًا: قوله تعالى:

﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بِينَكُمْ بِالبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً من أَمُوالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٨ . ومن صور أكل الأموال بالباطل أكلها بالرشوة ، والنهي يقتضي التحريم .

ثانياً: ما رواه الترمذي: عن أبي هريرة قال: « لعن رسول الله ﷺ: الراشي والمرتشي في الحكم » وقال عنه الترمذي حديث حسن

انظر " الجامع الصحيح ج ٢ ص ٣٩٧ حديث رقم١٣٥١ سنن أبي

داود ج ٣ ص ٣٠٠ حديث رقم ٣٥٨٠ وأورده الصنعاني في سبل السلام ج ٤ ص ١٢٤ وقال : « وصححه ابن حبان » .

وانظر « الفتح الرباني ج ٥ ص ٢١٢ ـ نيل الأوطار ج ٩ ص ١٧٠ جامع الأصول ج ١٠ ص ١٧٠ » .

هذا إذا كانت الرشوة لإبطال حقّ ، أو إحقاق باطل أو نحو ذلك .

وأما إذا كانت الرشوة للحصول على حقّ لا يحصل إلا بها ، أو دفع ضرر وظلم لا يندفع إلا بها ؛ فالصحيح جواز دفع الرشوة في هذه الحالة من قبل الراشي ، ويأثم الآخذ . وإباحة مثل هذا وحرمته يزيد قوة وضعفاً بزيادة الظلم الحاصل على الإنسان وكثرة حاجته إلى دفعه أو قلته .

انظر « فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٥ ـ رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٢ ـ نهاية المحتاج ج ٨ ص ٩٥ ـ كشاف القناع ج ٦ ص ٣١٦ » .

وقد يقدّم الإنسان الرشوة ويسمّيها بالهدية ، وهي في الواقع رشوة لا يجوز دفعها من قبل الباذل ولا أخذها من قبل الآخذ . وقد قال النووي في روضة الطالبين ج ١١ ص ١٤٤ : «قد ذكرنا أن الرشوة حرام مطلقاً ، والهدية جائزة في بعض الأحوال ، فيطلب الفرق بين حقيقتهما . مع أن الباذل راضٍ فيهما والفرق من وجهين :

أحدهما : أن الرشوة هي التي يشترط على قابلها الحكم بغير الحق أو الامتناع عن الحكم بحق \_ والهدية : هي العطية المطلقة .

الثاني: كما قاله الغزالي في الإحياء: « المال إما أن يبذل لغرض آجل فهو قربة وصدقة ، وإما لعاجل . والعاجل إما مال فهو هبة بشرط الثواب أو توقع الثواب ، وإما عمل . فإن كان عملاً محرماً أو واجباً متعيناً فهو رشوة ، وإن كان مباحاً فإجارة أو جعاله ، وإما

من أهل (الإفتاء)(١) قال(٢) : وفيهم أسوة حسنة .

ومن شرائط (٢) (المفتي) أن يكون (٥) المفتي حافظاً للترتيب والعدل (٦) بين المستفتين ، لا يميل (٧) إلى الأغنياء

- للتقرب والتودّد إلى المبذول له فإن كان بمجرد نفسه فهو هدية ،
   وإن كان ليتوسل بجاهه إلى أغراض ومقاصد فإن كان جاهه بالعلم أو النسب فهو هدية ، وإن كان بالقضاء والعمل فهو رشوة »
  - (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « العلم والسنة » .
    - (٢) لعله الحاكي السابق.
    - (٣) الشراط : جمع شريطة والشريطة هي الشرط .

والشرط: هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته . ويجمع الشرط على شروط والمراد هنا . ومن شروط جواز الإفتاء .

انظر "لسان العرب ج ٧ ص ٣٢٩ ، المعجم الموسيط ج ١ ص ٤٧٩ ، مختار الصحاح ص ٣٣٤ معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٠ ، المطلع ص ٥٤ ، وأنيس الفقهاء ص ٨٤ » .

- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « الفتوى » .
- (٥) انظر ذلك في «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩».
- (٦) حافظاً للترتيب والعدل: أي: محافظاً على ذلك ، فيقدم بالإفتاء من سبق بالاستفتاء ، لأن لكل واحد من المستفتين حقاً مقدماً على حق صاحبه إذا سبقه بالاستفتاء . وذلك عندما تكثر الاستفتاءات ويزدحم الناس على المفتى .
- (٧) لا يميل إلى الأغنياء ، أي : لا ينحاز لهم ويقدمهم على غيرهم انظر « لسان العرب ج ١١ ص ٦٣٧ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٨٩٤ ».

وأعوان السلطان والأمراء ، بل يكتب جواب من سبق غنياً كان أو فقيراً حتى يكون أبعد من الميل والمين (۱) والكذب ومن أراد أن يجيب يأخذ (الكتاب) (۳) بالحرمة (٤) ، ويقرأ المسألة (٥) بالبصيرة (١) مرّة بعد مرة حتى يتضح له السؤال ثم يجيب ، وإذا لم يتضح فإنه يسأل من المستفتي حتى يقف على كيفية السؤال ، فيجيب فيصيب بتوفيق الله تعالى . ومن شرائطه (۷) (أن) (٨) لا يرمي (٩) بالكاغد (١٠) كما اعتاده بعض الناس ، لأن فيه اسم

<sup>(</sup>١) المين: هو الكذب.

انظر «مختار الصحاح ص ٦٤١ ـ المصباح المنير ج ٢ ص ٢٥٦ ـ القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٧٣ » . وعطف الكذب عليه عطف تفسير وإيضاح .

<sup>(</sup>۲) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٨ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « الكتب » .

<sup>(</sup>٤) الحرمة هنا : هي المهابة والاحترام .

انظر « تـاج العروس ج ٨ ص ٢٤١ ـ المعجم الوسيط ج ١ ص ١٦٩ ـ لسان العرب ج ١٢ ص ١٢٤ ـ المغرب ص ١١٣ » .

<sup>(</sup>٥) المسألة: أي: السؤال.

<sup>(</sup>٦) البصيرة : أي : بتبصر وفهم . لأن الجواب الصحيح فرع عن تصور السؤال وفهمه .

<sup>(</sup>٧) أي : ومن شرائط الفتوى .

<sup>(</sup>A) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ (أنه » .

<sup>(</sup>٩) انظر ذلك في « البحر الرائق ج آ ص ٢٦٨ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

<sup>(</sup>١٠) الكاغد بفتح الغين : القرطاس . وربما قيل بالذال المعجمة وهو لفظا=

: معرب .

انظر «المصباح المنير ج ٢ ص ١٩٦ ـ القاموس المحيط ج ١ ص ٣٣٣ ».

- والمقصود ألا يرمي برقعة الفتوى على الأرض بعد الانتهاء منها ، بل يحفظها في مكان خاص صيانة لها عن الابتذال .
  - (١) وذلك مثل بسم الله الرحمن الرحيم .
  - (٢) واجب على كل مسلم وعلى العلماء والمفتين من باب أولى .
    - (٣) لم أقف على أين قال ذلك .
- (٤) النسفي : هو محمد بن أحمد بن محمود القاضي أبو جعفر النسفي ، كان من أعيان الفقهاء . أخذ عن أبي بكر الرازي عن الكرخي . كان زاهداً ورعاً متعفّفاً فقيراً قنوعاً .

يحكى أنه بات ليلة مهموماً من ضيق البال وسوء الحال وكثرة العيال ، فوقع في خاطره فرع من فروع مذهبه ، فأعجب به فقام يرقص في داره ويقول : أين الملوك وأبناء الملوك . مات سنة أربعة عشر وأربعمئة .

انظر ﴿ الفوائد البهية ص ١٥٧ ـ الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٢٤ » . (٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب\_ج) .

(٦) لعلّ المراد به أبو بكر الرازي المعروف بالجصّاص فهو الذي سمع منه النسفي وأخذ عنه ، فيكون قوله هنا الخباز تحريفاً من الناسخ لكلمة الجصاص .

والجصّاص هو: أحمد بن علي أبو بكر الرازي الإمام الكبير الشأن ولد ببغداد سنة ٣٠٥ هـ. كان إمام الحنفية في عصره أخذ عن =

= أبي سهل الزجاج عن أبي الحسن الكرخي . كان على طريقة الكرخي في الورع والزهد وبه انتفع وعليه تخرج . له : أحكام القرآن ، شرح مختصر الكرخي ، وشرح مختصر الطحاوي ، وشرح جامع محمد وغيرها . مات سنة سبعين وثلاثمئة .

انظر « الفوائد البهيّة ص ٢٧ ـ ٢٨ ـ الجواهـر المضيئة ج ١ ص ٨٤ ـ تاريخ بغداد ج ٤ ص ٣١٤ ـ ٣١٥ » .

(١) الرقعة : قطعة من الورق أو الجلد يكتب عليها .

انظر «لسان العرب ج ٨ ص ١٣٠ ـ المعجم الوسيط ج ١ ص ٣٦٥ » .

ورقعة الفتوى: المقصود بها التي يكتب بها السؤال وهي الكاغد التي مر ذكرها قريباً.

(۲) لم أقف على ترجمته . والكرابيسي : نسبة إلى كرابيس ، وهي جمع
 كرباس . والكرباس : ثوب غليظ من القطن .

انظر «لسان العرب ج ٦ ص ١٩٥ ـ المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٨١ ».

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب - ج) بلفظ «ببخارى » وهو الصحيح وبخارى: مدينة من أعظم مدن ما وراء النهر بينها وبين سمرقند ثمانية أيام أو سبعة . خرج منها جماعة من العلماء من كل فن ومنهم إمام الحديث محمد بن إسماعيل البخاري . تقصر وهو المشهور الراجح وبه جزم غير واحد من الحفاظ وقد تأتي ممدودة .

انظر « تاج العروس ج ٣ ص ٣٢ ـ تهذيب الأسماء واللغات ج ٣ ص ٣٧ » .

واجب)(١) ، فأخبرت بذلك فتركت الرمي وحفظت حرمة ذلك

قال المصنف<sup>(۲)</sup> \_ رحمه الله \_ : أدركنا<sup>(۳)</sup> شيخ الإسلام عمدة الدين أبا بكر محمد بن الحاج الحلمي<sup>(3)</sup> رحمه الله (تعالى)<sup>(0)</sup> (و)<sup>(1)</sup> كان لا يأخذ<sup>(۷)</sup> رقعة الفتوى (عن)<sup>(۸)</sup> أيدي النسوان والصبيان وكان له تلميذ<sup>(۹)</sup> يأخذ منهم ، ويجمع الفتاوى<sup>(11)</sup> ثم يرفعها (فكتبها)<sup>(11)</sup> ، (وهذا)<sup>(11)</sup> لأجل تعظيم

- (١) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل.
  - (٢) لم يتضح لي من سياق الكلام من المراد بالمصنف .
    - (٣) أدركنا : أي : عاش حتى أدركنا زمانه .

انظر «لسان العرب ج ١٠ ص ٤٢٠ لسان العرب المحيط ج ١ ص ٥٧١ » .

- (٤) لم أقف على ترجمته .
- (۵) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٦) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
  - (V) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ » .
- (٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « من » وهو الصحيح .
- (٩) التلميذ : هو خادم الأستاذ من أهل العلم . وقد يقصد به طالب
   العلم ولكن المقصود به هنا الأول .

انظر «لسان العرب ج ٣ ص ٤٧٨ ـ المعجم الوسيط ج ١ ص ٨٧ ».

- (١٠) الفتاوى: المقصود بها الاستفتاءات.
- (١١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب\_ج) بلفظ « فيكتبها » وهو الصحيح ومعنى يكتبها : أي : يكتب جوابها .
- (١٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « وهكذا » . والإشارة هنا إلى عدم أخذ رقعة الفتوى من أيدي النساء والصبيان من قبل المفتي =

- (۱) وذلك بخدمة أهله والقيام على شؤونهم وتهيئة الجوّ المناسب لهم حتى يصرفوا جلّ وقتهم للإفتاء .
- (۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « والتوقي له » وورد في النسخة (ج) بلفظ « والتوقير » . ومعنى التوقير : التعظيم والتبجيل .
  - (٣) أي : أخذ المفتي رقعة الفتوى منهم بيده بدون تلميذ .
- (٤) قوله لأجل التواضع يوهم بأن عدم قيام المفتي بجمع الاستفتاءات من أيدي الناس بنفسه يدل على الكبر وعدم التواضع وهو ليس كذلك، فإن عدم قيامه بجمع الاستفتاءات بنفسه، وإسناد ذلك إلى تلميذ يجمع الفتاوى ويرفعها إليه إنما يكون لانشغاله بما هو أهم من ذلك، فإن وقته ثمين وينبغي أن يستفاد منه في كل لحظة. وأن يترك الاشتغال بالأمور الجانيبة إلى غيره من التلاميذ.
- (٥) لم أقف على مصدره إلا ما ذكره ابن قتيبة الدينوري في كتاب المعارف ص ٢٠٤ حيث قال : « وحمل عنه العلم وهو ابن ثماني عشرة سنة » .
- (٦) إبراهيم النخعي: هو أبو عمران أو أبو عمار إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود بن عمر بن ربيعة بن حارثة بن سعد بن مالك بن النخع الفقيه الكوفي النخعي أحد الأثمة المشاهير من أكابر التابعين صلاحاً وصدق رواية وحفظاً للحديث.

رأى عائشة ولم يثبت له منها سماع .

اختفى عن الحجاج ، ومات سنة ست وتسعين وله تسع وأربعون =

<sup>=</sup> نفسه

( تعالى )<sup>(۱)</sup> أنه كان يفتي وهو ابن ( ستة عشر )<sup>(۲)</sup> سنة في عهد التابعين ، فهذا يدل على أنه ( جاز )<sup>(۳)</sup> للشاب أن يفتي<sup>(٤)</sup> إذا كان الشاب حافظاً للروايات<sup>(٥)</sup> ، واقفاً على ( الروايات )<sup>(١)</sup> ، محافظاً

= سنة قال فيه الصلاح الصفدي : كان إماماً مجتهداً له مذهب . ولما بلغ الشعبي موته قال : والله ما ترك بعده مثله .

انظر ترجمته في: «وفيات الأعيان ج ١ ص ٢٥ ـ الطبقات ج ٦ ص ٢٧٠ ـ ٢٨٤ ـ الأعلام ج ١ ص ٧٦ ـ سير أعلام النبلاء ج ٤ ص ٥٢٠ ـ تهذيب التهذيب ج ٦ ص ٧٧٧ ».

والنخعي : نسبة إلى قبيلة باليمن تسمى بالنَّخَع محركة .

انظر « تاج العروس ج ٥ ص ٥٣٠ » .

- (١) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل.
- (۲) ما بين القوسين هكذا ورد في كل النسخ وصحته : ست عشرة .
  - (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « جايز » .
- (٤) انظر ذلك في «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ .
- (٥) الروايات: جمع رواية ، والمقصود هنا رواية المسألة الفقهية وهي إسنادها إلى واحد من فقهاء السلف .

انظر « معجم الغة الفقهاء ص ٢٢٨ ـ المطلع ص ٤٦٠ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « الدرايات » وورد في النسخة (ب) بلفظ: « الدريات » . والصحيح ما ورد في النسخة (ج) لأنه سبق الكلام عن الروايات . والدرايات : جمع دراية . والمقصود هنا : إذا كان واقفاً على علم الدراية وهو علم الفقه وأصوله .

انظر «کشاف اصطلاحات الفنون ج ۱ ص ٤١ ج ٢ ص ٣١١ معجم لغة الفقهاء ص ٢٠٧ » . على الطاعات مجانباً (١) للشهوات والشبهات . وقيل (٢) : العالم كبير وإن كان صغيراً ، والجاهل صغير وإن كان كبيراً وقيل (٣) في قول الله تعالى : ﴿ أَطْيَعُوا الله وأَطْيعُوا الرسولَ وأُولِي الأَمرِ منكم ﴾ (٤) هم العلماء والفقهاء ، لأن الملوك والأمراء أمروا أن (يعملوا) (٥) بحكمهم (٦) ويتبعوا صواب (٧) أمرهم .

(۱) مجانباً: اسم فاعل من جانب ، أي: باعد . أي: باعده وصار في جانب غير جانبه . فيكون المعنى مجانباً للشهوات مباعداً لها مبتعداً عنها .

انظر « تاج العروس خ ۱ ص ۱۸۸ » .

(٣) انظر ذلك في «تفسير ابن كثير ج ١ ص ٥١٨ ـ جامع البيان ج ٥ص ١٤٩ ـ تفسير مجاهد ص ١٦٢ » .

(٤) من الآية رقم ٥٩ من سورة النساء وأولها:
 ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا أَطْيعُوا الله وأَطْيعُوا الرسولَ وأولي الأمرِ منكُمْ فإنْ تنازَعْتُمْ في شيءٍ فردُّوهُ إلى الله والرسولِ ﴾ .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « يعلَّمُوا » .

(٦) أي: بحكم العلماء ، والمقصود به العمل بحكم الشريعة الإسلامية ، ولكن لمّا كان العلماء والفقهاء هم الذين يمثّلون الشريعة ويحكمون بها قال: «أمروا أن يعملوا بحكمهم ».

(٧) أي : يتبعوا أمرهم الصواب . فطاعة الأمراء إذا مرتبطة بطاعتهم للعلماء وفي ذلك يقول ابن القيّم رحمه الله تعالى : « والتحقيق أن الأمراء إنما يطاعون إذا أمروا بمقتضى العلم ، فطاعتهم تبع لطاعة العلماء ، فإن الطاعة إنما تكون بالمعروف وما أوجبه العلم ، فكما أن طاعة العلماء تبع لطاعة الرسول ، فطاعة الأمراء تبع لطاعة =

وعن أبي القاسم الصفّار البلخي (١) أنه قال: لو سئل عالم ، وقيل له: هل يجوز هذا ؟ فحرك رأسه ، أي : نعم ؛ يجوز أن يستعمل (ما أشار إليه )(٢) (قلت : وهذا بخلاف القاضي (٣) ،

= العلماء ، ولما كان قيام الإسلام بطائفتي العلماء والأمراء ، وكان الناس كلهم لهم تبعاً ، كان صلاح العالم بصلاح هاتين الطائفتين ، وفساده بفسادهما ، كما قال عبد الله بن المبارك وغيره من السلف : صنفان من الناس إذا صلحا صلح الناس وإذا فسدا فسد الناس قيل : من هم ؟ قال : الملوك والعلماء . كما قال عبد الله بن المبارك :

رأيتُ النفوبَ تميتُ القلوبَ وقد يورِثُ الذلَّ إدمانُها وتركُ الذلَّ المائها وتركُ النفسِك عصيانُها وحيرٌ لنفسِك عصيانُها وهلَ أفسدَ الدينَ إلا الملوكُ وأحبارُ سوءِ ورهبانُها الظر « أعلام الموقعين ج ١ ص ١٠ »

(۱) أبو القاسم الصفّار: هو أحمد بن عصمة أبو القاسم الصفّار أخذ عن نصير بن يحيى عن محمد بن سماعه عن أبي يوسف ، كان إماماً كبيراً توفي سنة ست وثلاثين وثلاثمئة ، وقيل: تسع وثلاثين ، وقيل: سنة ست وعشرين وثلاثمئة . انظر « الفوائد البهية ص ٢٦ ـ طبقات الفقهاء ص ٦٤ » .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ما أشار » وقد ورد في الفتاوى الهندية صحة الإفتاء بالإشارة ، فورد : لا يشترط أن يكون المفتي ناطقاً ، فيصح إفتاء الأخرس حيث فهمت إشارته . بل الناطق إن قيل له : أيجوز هذا ؟ فحرك رأسه ، أي : نعم ؛ جاز أن يعمل بإشارته . انظر « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٣) أي : بخلاف إشارة القاضي .

والإشارة: هي تعيين الشيء باليد ونحوها .

فإن إشارته لا تكفي (١) ، والفرق بينهما أن القضاء لا بدّ فيه من صيغة : حكمت ، وألزمت ، ونحوهما (٢) ، بخلاف الإفتاء (٣)

- = انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ٦٧ . المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٩٩ » .
  - (١) أي : لا تكفي لإصدار الحكم من القاضي .
- (٢) سيأتي الكلام على صيغ القضاء إن شاء الله تعالى في كلام المؤلف ص ٧٩ وما بعدها .
  - (٣) الإفتاء : هو تبيين الحكم الشرعي دون الإلزام به .

والقضاء: هو تبيين الحكم الشرعيّ على سبيل الإلزام، أو الإخبار عن الحكم الشرعي على سبيل الإلزام. والإفتاء لا على سبيل الإلزام.

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٨ » .

لذا فإن:

الإفتاء والقضاء بينهما أوجه اتفاق وأوجه خلاف : فأوجه الاتفاق بينهما أن الإفتاء والقضاء فيهما إظهار الحكم الشرعي في واقعة من الوقائع ، فهما يشتركان في كونهما إخباراً عن الحكم .

كما أنهما يشتركان في أنهما مبنيان على إعمال النظر في الصور الجزئيّة ، وإدراك ما اشتملت عليه الأوصاف ، وتمييز ما يجب اعتباره وما لا يجب ، وربط الحكم الشرعيّ بالمعتبر منها .

فكل من القاضي والمفتي تعرض عليهما الوقائع والقضايا فينظران في أطرافها ، ويطبقان ما يعلمانه أو يظنّانه من الأحكام الشرعيّة على ما اكتشفاه من الأوصاف المعتبرة في تلك الوقائع ، وهذا هو وجه اختلافهما مع الفقيه .

وأماأوجه الخلاف بينهما فيكون فيما يأتى :

أولاً: طريق إدراك المسألة المعروضة على كل من القاضي =

والمفتي ، فبينما نجد المفتي ينظر في الواقعة المعروضة عليه من قبل المستفتي ، ويحلّلها ليستخرج منها الأوصاف المعتبرة ويطبّق عليها الأحكام الشرعية بعد استقراء الأدلّة .

فإننا نجد القاضي يعتمد في ذلك على حجج الخصوم من بينه وإقرار وغيرهما ، ليكتشف منها ما ينبغي اعتباره من الأوصاف وتطبيق الحكم الشرعيّ عليه .

ولذلك يحتاج القاضي لكي ينجح في إصابته الحق إلى كثير من الصفات التي قد لا يحتاجها المفتي من فراسة ويقظة وقريحة وخبرة واسعة فالمفتي يأتيه المستفتي بقلب أسلم ونيّة أصفى من الخصوم حينما يأتون إلى القاضى

والمستفتي يبذل جهده في إظهار الواقع للمفتي . والخصوم يبذلون جهدهم في إخفاء الواقع وتمويه الحجج ، فطريق القاضي أصعب من طريق المفتى .

ثانياً: أن القضاء يتميز عن الإفتاء بالإلزام بالحكم ، فالقاضي إذا جلس للقضاء وأصدر حكمه كان به ملزماً ، ولا مناص من تنفيذه على من صدر عليه ، وذلك لأنه مقلّد من السلطان ونائب عنه ، فهو يستمد الولاية منه .

وأما المفتي فإنه لا يلزم بفتواه أحداً ، وإنما يخبر بها من استفتاه فحسب ، إن شاء قبل قوله وإن شاء تركه .

قال بعض العلماء: إن القضاء خطره أشدٌ من الإفتاء ، لاشتماله على الإلزام دون الإفتاء .

انظر « أعلام الموقعين ج ١ ص ٣٦ » .

ثالثاً: قال ابن القيّم: إن القضاء يختلف عن الإفتاء، وذلك لأن حكم القاضى جزئى خاص لا يتعدّى إلى غير المحكوم عليه وله، =

فإن المقصود ( به ) $^{(1)}$  إخبار بحِلِّ أو حرمة $^{(7)}$  ونحوهما $^{(8)}$  والله أعلم ) $^{(3)}$  . ثـم الفتوى  $^{(8)}$  على الإطلاق على قول أبي

= بينما الإفتاء يكون شريعه عامة يتعلق بالمستفتي وغيره ، فالمفتي يفتى حكماً كلّياً عاماً : أنّ من فعل كذا ترتّب عليه كذا .

والقاضي يقضي قضاء معيّناً على شخص معيّن .

فقضاء القاضي خاص ملزم ، وفتوى المفتي عامّة غير ملزمة .

ووجود هذه الفروق بين الفتوى والقضاء لا يناقض ما تقدم من أنهما مبنيان على النظر في الصور الجزئية ، فهما يتشابهان في الطرق ، ويختلفان في الثمرة ، فالقاضي ينظر في الواقعة ليلزم شخصاً معيّناً ، والمفتي ينظر في الواقعة ليخبر عن حكم الله المنطبق عليها .

فالمفتي والقاضي مع الله تعالى ـ ولله المثل الأعلى ـ مثال المترجم ونائب القاضي مع القاضي ، فالمفتي يخبر الناس مقتضى أوامر الله تعالى بعد تتبع الأدلة واستقرائها ، والقاضي ينشيء الإلزام عليهم ويبطله عنهم بمقتضى أمر الله تعالى .

انظر «أعلام الموقعين ج ١ ص ٣٦ ـ ٣٨ الأحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام ص ٢٩ وما بعدها الإنصاف ج ١١ ص ١٨٦ وما بعدها . نظرية الدعوى ج ١ وص ٨٤ . نظرية الدعوى ج ١ ص ٤٨ . القضاة في الإسلام ص ١٤ » .

- (١) ما بين القوسين زيادة لا توجد في المخطوطة ، وهي من تمام المعنى .
  - (٢) والإخبار يحصل بالإشارة .
  - (٣) كالكراهة والاستحباب والوجوب.
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .
    - (ه) أي : الإفتاء .

حنيفة (۱) ، ثم بقول أبي يوسف ، ثم بقول محمد بن الحسن ، ثم بقول زفر بن الهذيل والحسن ( ابن )(۲)

(١) هذا في المذهب الحنفي .

وقوله: على الإطلاق، أي: سواء كان مع أبي حنيفة أحد صاحبيه أم انفرد وحده.

انظر " رد المحتار ج ٥ ص ٣٦٠ " .

لكنه قد ورد في كتب الفقه الحنفي خلاف ذلك .

وذلك كما تقدم من كلام المؤلف وما سيأتي قريباً من أن المفتي بالخيار إن شاء أخذ بقول أبي حنيفة ، وإن شاء أخذ بقولهما والصحيح أن العبره بقوة المدرك ، كما نقله صاحب الدر المختار ج ٥ ص ٣٦٠ عن الحاوي ، ونقل عنه في الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣١٠ ، ونقله عنه كذلك ابن نجيم في البحر الرائق ج ٢ ص ١٦٩ . ويؤيد هذا ما ورد في الدر المختار ج ٥ ص ٣٧٥ من أن الفتوى على قول أبي يوسف فيما يتعلق بالقضاء لزيادة تجربته ، ويؤيده ما ذكره ابن قاضي سماوة في جامع الفصولين ج ١ ص ١٥٥ .

من أنه إذا خالف أبا حنيفه صاحباه ، فإن كان اختلافهم اختلاف عصر وزمان كالقضاء بظاهر العدالة يؤخذ بقول صاحبيه لتغير أحوال الناس .

وفي المزارعة والمعاملة يختار قولهما لاجتماع المتأخرين على ذلك .

وفيما عدا ذلك يخير المجتهد ويعمل بما أدى إليه اجتهاده. وتخيير المجتهد وعمله بما أداه إليه اجتهاده هو الصحيح إن شاء الله تعالى.

(۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « بن » وهو الصحيح .

زیاد (۱) وقیل (۲) : إذا كان أبو حنیفة في جانب وصاحباه في جانب ، وقیل (۱) و وقیل (۱) و وقیل (۱) و وقیل (۱) و والأول (۱) اصح (۱) و والم یكن المفتي مجتهدا (۱) ، لأنه (۱) كان أعلم العلماء في زمانه حتى و الله (۱) الشافعي رحمه الله (تعالى ) (۱) : الناس كلّهم

(۱) هو الحسن بن زياد اللؤلؤي الكوفي أبو علي ، قاض فقيه من أصحاب أبي حنيفة أخذ عنه وسمع منه وكان عالماً بمذهبه ، ولي القضاء بالكوفه سنة ١٩٤ هـ ثم استعفى .

من كتبه: أدب القاضي . معاني الإيمان . النفقات . الخراج وغدها .

انظر ﴿ الأعلام ج ٢ ص ١٩١ . الفوائد البهيّة ص ٦٠ " .

(۲) انظر ذلك في « الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣١٠ . الفتاوى الغياثيّة ص ١٦١ » .

(٣) سبق الكلام عن هذه المسألة في ص « ١٨٢ » ، « ٢٠٢ » .

(٤) المراد بالأول: القول بأن الفتوى على قول أبي حنيفة مطلقاً .

(٥) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ - ٢٧٠ » .

(٦) فإن كان مجتهداً فإن فتواه تكون على نحو ما توصل إليه باجتهاده دون التقيد بقول أحد من الناس .

(٧) الضمير هنا يعود إلى أبي حنيفة .

(۸) انظـر « تـاريـخ بغـداد ج ۱۳ ص ۳٤٦ الطبقـات السنيّـة ج ۱ ص ۱۰۶ الطبقـات السنيّـة ج ۱ ص ۱۰۶ الطبقـات السنيّـة ج ۱

آداب الشافعي ص ٢١٠ بلفظ « الناس عيال على أهل العراق في الفقه » وبلفظ « ما أحد في الرأي إلا وهو عيال على أهل العراق ، طبقات الفقهاء ص ١٢ ، مناقب الإمام أبي حنيفة ص ١٩ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٤٥١ » .

(٩) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .

عيال<sup>(۱)</sup> (على )<sup>(۲)</sup> أبي حنيفة ( رضي الله عنه )<sup>(۳)</sup> في الفقه ، ( فإذا )<sup>(٤)</sup> أجاب المفتي<sup>(٥)</sup> ينبغي أن يكتب ( عقيب<sup>(٦)</sup> جوابه ،

(١) العيال : جمع عيّل وهم الذين يتكفل بهم الرجل .

انظر «تاج العروس ج ٨ ص ٤٠ القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٣ . مختار الصحاح ص ٤٦٣ » .

ص ١١. محتار الصحاح ص ٢٦٠ . . . . . . . . . . . الفقه الذي ومعنى عيال عليه في الفقه : أي : محتاجون إلى الفقه الذي

لديه .

(۲) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل.
 (۳) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج).
 (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج).

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « وإذا » .
 (٥) أي : فإذا أجاب المفتي المستفتي كتابة .
 انظ « البحر الرائة ، ح ٦ ص ٢٦٩ »

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ » . (٦) العقيب : هو كل شيء يأتي بعد آخر ، كالليل بعد النهار ، والنهار بعد الليل .

وليس لها على هذا المعنى محل في كلام المؤلف، وكان قصد المؤلف أن يكتب عقب جوابه، أي: بعده كما ورد ذلك في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩.

ولكنه كتب عقيب جوابه كما وردت في الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٠٩ نقلًا عن الأخلاطي .

ولم أقف على قول قائل بأن عقيب تأتي بمعنى بعد . بل قال الرازي في مختار الصحاح ص ٤٤٤ .

\* وأما قولهم: عقيبه بمعنى بعده فليس في الكتابين جوازه ، ولم أر فيهما عقيباً ظرفاً بل بمعنى المعاقب فقط ، كالليل والنهار عقيبان لا غير » أ . هـ .

انظر فيما تقدم « مختار الصحاح ص 888 . المعجم الوسيط = 7

والله أعلم . أو نحو ذلك (١) . وقيل (٢) : في المسائل الدينيّة التي أجمع عليها أهل السنة (٣) والجماعة ينبغي أن يكتب )(٤) : والله الموفق ، أو يكتب : وبالله التوفيق ، أو يكتب : وبالله العصمة .

= ص ٦١٣ تاج العروس ج ١ ص ٣٨٩ .

(١) مثل: والله الموفق.

(٢) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

(٣) أهل السنة والجماعة : أي : أصحاب السنة والجماعة .
 والسنة : هي سنة النبي ﷺ .

والجماعة: هم جماعة المسلمين.

وأهل السنة والجماعة : هم من كانوا على مثل ما كان عليه النبي عليه النبي وصحبه الكرام والتابعون لهم بإحسان .

- (٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل ، ولعل ذلك وقع سهواً من الناسخ ، لتشابه الكلمة الأخيره فيه مع الكلمة الأخيرة في الكلام الذي قبله .
- (٥) انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ ».
- (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: «عليه الصلاة والسلام» وورد في النسخة (ج) بلفظ: «عليه السلام».
- (٧) حديث رواه الدارمي في سننه : عن عبد الله بن أبي جعفر قال : قال رسول الله ﷺ : (أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النار » .
   قال الحوت في أسنى المطالب : حديث مرسل .

انظر « سنن الدارمي ج ١ ص ٥٣ . أسنى المطالب ص ٢٥ » .

والصحيح (١) أنه لا يكره لمن كان أهلاً لقوله تعالى : ﴿ فَاسَأَلُوا أَهْلَ اللَّهُ لَوْ اللَّهُ اللّ

- (۱) انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ »
  - (٢) الآية بتمامها:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبِلُكُ إِلَّا رَجَالًا نُوحِي إِلِيهِمْ فَاسَأَلُوا أَهُلُ الذِّكُرِ إِنْ كُنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ . الآية ٤٣ من سورة النحل .

- (٣) المراد: أمر الناس بالسؤال في قوله: ﴿ فاسألوا ﴾ .
- (٤) أي : ما روي من الأحاديث الدالّة على الكراهة أو التحريم .
- (٥) وهو الصحيح: لأن حكم الإفتاء يختلف من حال إلى حال. فإذا استفتى المفتي وليس في الناحيه غيره، وكان عالماً بالجواب ؛ وجب عليه الجواب لكونه في حقه فرض عين. وإذا وجد غيره من المفتين القادرين على الإفتاء، فهو في حقّ الجميع فرض كفاية، لا يتعيّن على أحد، إذا قام به أحدهم سقط الإثم عن الباقين.

وإذا كان الإنسان جاهلاً بالجواب ، وليس له علم بالأحكام ، فيحرم عليه الإفتاء إطلاقاً لئلا يقول على الله ما لا علم له به ، والأحاديث التي أوردها المصنف تحمل على هذا . ويؤيده قوله تعالى : ﴿ وأن تُشركُوا بالله مالَمْ ينزِّلْ به سلطاناً وأن تقولُوا على الله ما لا تعلمون ﴾ من الآية ٣٣ من سورة الأعراف .

وتقدم شيء من هذا في كلام المؤلف في ص « ١٨٩ » وما بعدها .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ . الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٠٩ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٦٧ وما بعدها : المجموع ج ١ ص ٤٥٠ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٥٧ \_ ٤٥٨ ، صفة الفتوى =

لقوله ( ﷺ ) (١) : « من أفتى ( الناس ) (٢) بغير علم لعنته (٣) ملائكة السموات والأرض (3) . ولا ينبغي (4) لأحد أن يفتي إلا أن يعرف أقاويل العلماء ويعلم (4) من أين قالوا ويعرف معاملات

انظر « لسان العرب ج ١٣ ص ٣٨٧ التعريفات ص ١٢٩ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٦٧ » .

(٤) هذا الحديث إسناده ضعيف فيه عبد الله بن بشر عن علي بن موسى السرخسى .

انظر « ضعيف الجامع الصغير وزياداته ج ٥ ص ١٧٣ صفة المفتي والمستفتى ص ٦ » .

(ه) انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ ».

(٦) أي : ويعلم الأدلة التي استند إليها كل واحد في قوله ، وذلك لئلا يفتي بغير علم .

ولعل هذا في المجتهد في المسألة الذي يفتي بما أدّاه إليه اجتهاده ، فإنه لا يجوز له أن يفتي بقول أحد من الناس إلا إذا اتضح له أن ما أفتى به هو القول الصحيح .

ولا يتّضح له ذلك إلا إذا عرف الأدلّة التي بني عليها هذا القول ، قال ابن نجيم في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ :

والمستفتى ص ٦ » .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ : « عليه السلام » .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث لم يرد في الأصل .

<sup>(</sup>٣) اللعن من الله: هو الطرد والإبعاد من رحمة الله ، واللعن من المخلوق: هو الدعاء والسب . واللعنة: الاسم ، والجمع: لعان ولعنات . ولعنه يلعنه لعناً طرده وأبعده . ولعنته ملائكة السموات والأرض ، أي : دعت عليه بسخط الله والإبعاد عن رحمته .

= « نقل عن أصحابنا قولهم : لا يحل لأحد أن يفتي بقولنا حتى يعلم من أين قلنا » .

وقال ابن القيّم في اعلام الموقعين ج ١ ص ٤٦ : « لا يحلّ لأحد أن يفتي في دين الله إلا رجلًا عارفاً بكتاب الله بناسخه ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه ، وتأويله وتنزيله ومكيّه ومدنيه وما أريد به ، ويكون بعد ذلك بصيراً بحديث رسول الله على ، وبالناسخ والمنسوخ ، ويعرف من الحديث مثل ما عرف من القرآن ، ويكون بصيراً باللغة ، بصيراً بالشعر وما يحتاج إليه للسنة والقرآن ، ويستعمل هذا مع الإنصاف ، ويكون مع هذا مشرفاً على اختلاف أهل الأمصار وتكون له قريحة بعد هذا .

فإن كان هكذا فله أن يتكلّم ويفتي في الحلال والحرام ، وإن لم يكن هكذا فليس له أن يفتى .

وقال صالح بن أحمد: قلت لأبي: ما تقول في الرجل يسأل عن الشيء فيجيب بما في الحديث وليس بعالم في الفقه ؟ فقال: ينبغي للرجل إذا حمل نفسه على الفتيا أن يكون عالماً بالسنن ، عالما بوجوه القرآن ، عالماً بالأسانيد الصحيحة . وقال علي بن شقيق: قيل لابن المبارك: متى يفتي الرجل ؟ قال: إذا كان عالماً بالأثر بصيراً بالرأي ، قلت: يريد بالرأي القياس الصحيح والمعاني والعلل الصحيحة التي علق الشارع بها الأحكام ، وجعلها مؤثرة فيها طرداً وعكساً . أ . هـ » .

هذا في المفتي المجتهد الذي يوجد غيره من المفتين المجتهدين لا يجوز له أن يفتى إلا أن يكون كما ذكر .

أما إذا لم يكنُّ هناك مفت إلا مقلداً ، فإنه لا يطلب منه ذلك ، ولا يكلف ما لا يطيق ، فالله لا يكلّف نفساً إلا وسعها ، بل عليه أن =

الناس<sup>(۱)</sup> ، فإن عرف أقاويل العلماء ولم يعرف مذاهبهم ، فإن سئل مسألة يعلم أن العلماء الذين (سجل)<sup>(۲)</sup> مذهبهم قد اتفقوا عليه<sup>(۳)</sup> ، فلا بأس بأن يقول : هذا جائز وهذا لا يجوز ، وإن كانت مسألة قد اختلفوا فيها فلا بأس بأن يقول : هذا جائز في قول فلان ، وفي قول فلان لا يجوز (وليس<sup>(3)</sup> له أن يختار فيجيب بقول بعضهم ما لم يعرف حجته)<sup>(٥)</sup> . والله (أعلم بالصواب)<sup>(١)</sup> .

وهذا أمر يتعين فإن العادات والأعراف إذا كانت في بلدين مختلفة فإن حكمها مختلف ، فلا يقاس بعضها على بعض ولا يكون حكمها سواء .

انظر " الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام ص ٢٤٩ » .

- (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .
- (٣) أي : اتفقوا على جواب هذه المسألة التي سئل عنها .
  - (٤) انظر ذلك في " البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٩ » .
- (٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « الموفق للصواب » وورد
   في النسخة (ج) بلفظ « أعلم » .

<sup>=</sup> يفتي بقول إمامه ، وإن لم يعلم : من أين قال ذلك ؟ ولا كيف استدل عليه ؟ وصحة هذا من المقلد هو الصحيح عند عدم وجود المجتهد . قال ابن القيم في إعلام الموقعين ج ١ ص ٤٦ ـ : وهو الذي عليه العمل ، والأولى ألا يسمّى هذا إفتاء ، وإنما يسمّى حكايةً للإفتاء ، لفقد شروط المفتى في المقلد .

<sup>(</sup>١) أي : كيفية تعاملهم المبني على أعرافهم وعاداتهم .

# ( الفصل )<sup>(۱)</sup> الأول

# في (بيان) (٢) الصالح للقضاء وغير الصالح له

وفيه : هل يباح<sup>(٣)</sup> طلبه ( أو )<sup>(٤)</sup> لا ؟ وفيه : هل يجوز له أخذ الأجرة ( أو لا )<sup>(٢)</sup> ؟ .

اعلم أن الصلاحية للقضاء لها شرايط (٥) منها: العقل (٦)

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « فصل » .
  - (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٣) سيأتي كلام للمؤلف في هذا الموضوع في أوائل الفصل السابع ص «٦٣١».
  - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « أم » .
- (٥) أي : شرائط ، وتقدم ص ٢١٦ تبيان أن الشرائط جمع شريطة ، والشريطة هي الشرط .
- (٦) العقل : غريزية كأنها نور يقذف في القلب فيستعد لإدراك الأشياء ، فيعلم جواز الجائزات واستحالة المستحيلات ، ويتلوّح عواقب الأمور ، وذلك النور يقلّ ويكثر ، فإذا قوي قمع ملاحظة عاجل الهوى .
  - وقيل: محل العقل: القلب.
    - وقيل: محله الدماغ.
  - انظر « المطلع ص ٢٤ . التعريفات ١٠١ » .
- والعقل شرط في كل التكاليف ، فلا تكليف على نائم ولا مجنون =

والبلوغ (١) ، والإسلام (٢) ، والحرية (٣) ، والنظر (٤) والنطق ، والبلوغ والنطق ، والسلامة عن حدّ القذف . فلا يجوز تقليد المجنون (٥) ،

= ولا صغير . ولا يكفي في القاضي العقل الذي يتعلّق به التكليف . حتى يكون صحيح الفكر جيّد الفطنة بعيداً عن السهو والغفلة يتوصّل بذكائه إلى وضوح المشكل وحل المعضل .

انظر « الماوردي الأحكام السلطانية ص ٦٥ » .

(١) البلوغ: هو الإدراك ونضج الوظائف الإنسانية.

انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٧٠ مختار الصحاح ٦٣ . لسان العرب ج ١ ص ٢٥٨ » .

(٢) أي: أن يكون مسلماً.

ويتحقّق ذلك بالميلاد بين المسلمين، والنشوء على طريقتهم شهادة وعبادة .

انظر « أصول السرخسي ج ١ ص ٣٥٢ » .

(٣) الحريّه: هي الشرف والخلوص من الرقّ وشوائبه .

انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ٨٠. المغرب ص ١١٠ التعريفات ص ٥٩ معجم لغة الفقهاء ص ١٧٩. المعجم الوسيط ج ١ ص ١٦٥ ».

(٤) النظر: هو البصر أو البصيرة.

والمقصود به هنا البصر . بدليل قوله في المحترزات : « والأعمى » .

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١٤٤. المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٣٢ ».

(٥) المجنون: هو الذي ذهب عقله أو فسد.

انظر «المعجم الوسيط ج ١ ص ١٤١ . معجم لغة الفقهاء عص ٤٠٧ . المغرب ص ٩٤ » .

- ولا يجوز تولية المجنون للقضاء ، ولو كان جنونه غير مستمر .
   انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ .
   مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية للماوردي
   ص ٦٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ » .
- (۱) وضع المؤلف هنا الصبي في مقابلة شرط البلوغ ، وهذا دليل على أن المراد بالصبي هنا هو من لم يبلغ ، ولا يقتصر على ما مر في تعريف الصبي من أنه الصغير دون الغلام ، أو من لم يفطم بعد . وولاية الصبي للقضاء غير جائزة إجماعاً .

انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانيّة ص ٦٦ » .

وذلك لأنه لا يلي شؤون نفسه ، فأولى ألا يلي شؤون غيره ، ولذا لا تقبل شهادته ولم يكلف بالواجبات الشرعية . ولأن النبي المرام بالتعوّذ من إمارة الصبيان ففي الحديث الذي رواه أحمد عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه : « تعوذوا بالله من رأس السبعين ، وإمارة الصبيان » .

قال البناء في بلوغ الأماني ج ٣٣ ص ٣٤ ـ ٣١ رجاله ثقات إلا أن فيه كاملاً أبا العلاء لا يحتج بأخباره .

وانظره في « نيل الأوطار ج ٩ ص ١٦٧ » .

(٢) الكافر: هو كل ما سوى المسلم، سواء كان كتابياً أم غيره، ولا يجوز تولية غير المسلمين على المسلمين، لأنه لا ولاية لكافر على مسلم لقوله تعالى: ﴿ ولَنْ يجعلَ الله للكافرينَ على المؤمنينَ سبيلاً ﴾ آية رقم ١٤١ النساء.

انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ = والعبد(١) ، والأعمى (٢) ، .....

= أما إذا استبدّ بالحكم سلطان فاسق ذو شوكة ، فولّي كافراً القضاء ، فإنه ينفذ قضاؤه حينئذ ضرورة لارتكاب أخفّ الضررين .

انظر « الأحكام السلطانية للماوردي ص ٦٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦١ المغني ج ٩ ص ٣٩ » .

(۱) العبد: المقصود به هنا الرقيق .

وهو من كان مملوك الرقبة لغير الله تعالى .

انظر «القاموس المحيط ج ۱ ص ٣١١ . المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٧٠ . المطلع ص ٨٠٠ » . والرقيق لا تجوز ولايته للقضاء حتى ولو كان مبعضاً .

انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ . مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . الأحكام السلطانية للماوردي ص ٦٥ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦٦ .

وذلك لأن الرقيق لا ولاية له على نفسه ، فأولى ألا يكون له ولاية على غيره .

ولأن الرقَّ لما كان مانعاً من قبول الشهادة عند جمهور العلماء \_ كما سيأتي \_ ص «٣٧٠» كان أولى أن يكون مانعاً من ولاية القضاء .

(٢) اختلف العلماء في اشتراط النظر لصحّة تولي القاضي للقضاء ، ونفوذ قضائه إذا قضى ، وذلك على قولين :

القول الأول :

لا تصح ولاية الأعمى للقضاء وإذا ولي على القضاء وقضى لا ينفذ قضاؤه .

قال بذلك:

الحنفيّة : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . الفتاوى الهنديّة ج ٣

ص ۳۰۷ .

والقاضي عياض من المالكية: انظر: «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩».

وجمهور الشافعيّة: انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٩٦ روضة المحتاج ج ٨ ص ٢٩٦ روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٦ .

وجمهور الحنابلة: انظر «الإنصاف ج ١٦ ص ١٧٧. شرح منتهــــى الارادات ج ٣ ص ٤٦٥ العـــدة ص ٦٢١. المغنـــي ج ٩ ص ٤٠٠ .

وذلك لأن الأعمى لا يعرف المدعي من المدّعى عليه ، ولا يعرف الطالب من المطلوب ، ولا يعرف المقرّ من المنكر ، ولا يعرف الشاهد من المشهود عليه ، ولأن الأعمى ليس أهلاً للشهادة فلأن لا يكون أهلاً للقضاء أولى .

#### القول الثاني :

تصحّ ولاية الأعمى للقضاء وإذا ولي على القضاء وقضى نفذ قضاؤه.

#### قال مذلك:

جمهور المالكيّة ، فإن النظر عندهم ليس شرطاً في صحة ولاية القاضي ، وإنما هو شرط في استمرار ولاية القاضي على القضاء فقط . ولذا ورد في كتبهم ووجب عزل أعمى عن القضاء .

#### وبيان ذلك :

أن الأعمى إذا عين قاضياً يستحقّ العزل ، وتظلّ ولايته صحيحة حتى يعزله الإمام أو نائبه ، فتكون أحكامه نافذة قبل العزل ما لم تكن جوراً ، فلو كان النظر عندهم شرط جواز لكانت ولايته باطلة

وأحكامه غير منعقدة ولا نافذة .

انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ . بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ . بداية الدسوقي ص ٤٦٠ . حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٠ » .

وقال بذلك بعض الشافعية ، كما نقله النووي عن جمع الجوامع انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٦ . المغنى ج ٩ ص ٤٠ .

وذلك لأن شعيباً عليه السلام كان أعمى . ولأن النبي ﷺ قد استخلف ابن أمّ مكتوم على المدينة وهو أعمى .

انظر مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥». وهو قول للحنابلة ، كما ذكره المرداوي في الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧.

ويجاب على استدلال أصحاب هذا القول باستخلاف النبي على لابن أم مكتوم بأن النبي على إنما استخلف ابن أم مكتوم في إمامة الصلاة دون الحكم ، أو أن ذلك كان قبل عماه ، أو هو خصوصية له ، أو أن ذلك منسوخ .

انظر « مغنى المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ » .

كما يجاب على استدلالهم بأن شعيباً عليه السلام كان أعمى بأنه لم يثبت أنه كان أعمى ، ولو ثبت ذلك فلا يلزم ها هنا فإن شعيباً عليه السلام كان من آمن معه من الناس قليلاً ربما لا يحتاجون إلى حكم بينهم لقلتهم وتناصفهم ، فلا يكون حجة في مسألتنا .

انظر ﴿ المغنيٰ ج ٩ ص ٤٠ ».

#### الترجيح:

من تأمل ما تقدّم ، والنظر إلى حال الناس اليوم يتبيّن أن الراجح في هذه المسألة التفصيل .

فإذا وجد من تتوفر فيه شروط القاضي فإنه حينئذ لا يجوز تولية

الأعمى ، لأن تولية البصير أولى وأتم وأقرب لتحقيق العدل من تولية الأعمى .

وإذا لم يوجد من تتوفّر فيه شروط القاضي إلا أعمى ، فإنه يجوز حينئذ تولية الأصلح فالأصلح ، أو الأمثل فالأمثل ، فالصلاحية شرط ، لكن إذا عدم الأصلح نزلنا إلى من هو أقل منه في الصلاحية .

والأمثل فالأمثل من قواعد الشرع في مثل هذه الحالة انظر « الاختيارات الفقهيّة لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٥٧١ » .

ولعل الضرر الناتج من تولية الأعمى للقضاء قليل ومحتمل فقط ، فالأعمى صالح لتولّي القضاء . وإن كانت صلاحيته للقضاء أقلّ من صلاحية البصير له فإنه عند عدم وجود البصير الصالح للقضاء يجوز تولية الأعمى للقضاء مطلقاً أمر غير وجيه .

ومنع تولية الأعمى للقضاء مطلقاً غير وجيه .

وقد تولى القضاء في هذه البلاد الطاهرة نخبة من المشايخ الأجلاء وهم أكفّاء وأثبتوا جدارتهم وقدرتهم على الفصل في الخصومات ، وكانت لهم اليد الطولى في نشر العدل واستتباب الأمن في هذه البلاد .

بل إن بعضهم قد تفوق على المبصرين في هذا المجال ، كما سبق تفوقه في التلقي وطلب العلم من قبل ، مما جعل المسؤولين عن القضاء في هذه البلاد من الأكفّاء الأكفاء ومنهم :

الشيخ سعد بن عتيق رحمه الله .

وسماحة مفتي الديار السعودية الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله .

= وسماحة رئيس مجلس القضاء الأعلى الشيخ عبد الله بن حميد رحمه الله .

وسماحة الرئيس العام لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز أمد الله في عمره .

وغيرهم في المجال القضائي الآن كثير ممن أمضوا عشرات السنين وأبلوا في هذا المجال بلاء حسناً .

(۱) الأخرس: هو الذي لا يتكلم لانعقاد لسانه خِلْقة أو عِيّاً انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ٢١٠، المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٢٦،

وقد اختلف العلماء في صحة تولي الأخرس للقضاء ونفاذ قضائه إذا قضى . وذلك على قولين :

القول الأول :

لا تصحّ ولاية الأخرس للقضاء، وإذا ولّي وقضى لا ينفذ قضاؤه .

قال بذلك:

الحنفية: انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٠ » .

والقاضي عياض من المالكية: انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ».

وجمهور الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ حاشية القليوبي ج ٤ ص ٢٩٦ . روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

والحنابلة: انظر « المغني ج ٩ ص ٤٠. شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٥ »

وذلك :

لأن الأخرس لا يمكنه النطق بالحكم ، ولا يفهم جميع الناس إشارته .

ولأنه لا يتمكن من التعبير عما في نفسه .

ولأن عدم النطق يمنع الشهادة وهي دون منصب القضاء .

فالشاهد يشهد بأشياء يسيرة يحتاج إليه فيها ، وربما أحاط بحقيقة علمها .

والقاضي ولايته عامة ويحكم في قضايا الناس عامة ، فإذا لم تقبل الشهادة سن الأخرس فعدم قبول القضاء منه أولى .

القول الثاني :

تصح ولاية الأخرس للقضاء وإذا قضى نفذ قضاؤه .

قال بذلك:

جمهور المالكية: وقولهم في الأخرس كقولهم في الأعمى، فعدم الخرس عندهم شرط في استمرار ولاية القاضي لا شرط في صحة ولايته، فتصحّ ولايته وتنفذ أحكامه ويجب عزله.

انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ ـ ٥٠١ . بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ . حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٩٠ . حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٠ » . وهو وجه للشافعية .

انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

الترجيع:

وهكذا هنا ـ كالمسألة التي قبلها ـ فالراجح والله أعلم في هذه المسألة التفصيل .

فإذا وجد من تتوفّر فيه شروط القاضي فإنه لا يجوز تولية الأخرس للقضاء حينتذ ، لأن تولية الناطق أولى وأتمّ وأقرب إلى تحقيق العدل =

# القذف(١) ، والسمع ليس بشرط على

والإنصاف من تولية الأخرس .

وإذا لم يوجد من تتوفر فيه شروط القاضي إلا أخرس فإنه يجوز حينتذ تولية الأصلح فالأصلح والأمثل فالأمثل .

كما مر عند الكلام على تولية الأعمى .

أما إجازة تولية الأحرس للقضاء مطلقاً أو منع توليته مطلقاً فغير وجيه ، ولا يخدم المصلحة العامّة للأمة .

(١) القذف: هو رمي الشيء بقوة.

واستعمل شرعاً في الرمي بالزنا خاصة صراحة أو ضمناً في معرض التعبير .

انظر « المطلع ص ٣٧١ ـ معجم لغة الفقهاء ص ٣٥٩ مغني المحتاج ج ٤ ص ١٥٥ »

والمحدود في القذف فاسق لقوله تعالى: ﴿ والذينَ يرمُونَ المُحصَناتِ ثُمّ لَم يَأْتُوا بَارِبِعةِ شُهداءَ فاجلدُوهُمْ ثمانينَ جلدةً ولا تقبلُوا لهم شهادةً أبداً وأولئكَ هم الفاسقونَ ﴾ النور آية رقم ٤. وإذا لم يتب فلا يجوز توليتُه القضاء اتفاقاً.

انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ ، الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٠٧ ، معني المحتاج ج ٤ ص ٣٠٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المغني ج ٩ ص ٤٠ ـ ٧٩٧ » .

وذلك لأن أهل القضاء هم أهل الشهادة والمحدود في القذف لا تقبل شهادته إذا لم يتب، للآية المتقدمة. ﴿ وأولئكَ همُ الفاسقون. إلاّ الذين تابُوا من بعدِ ذلك وأصلحُوا فإنّ الله غفور رحيم ﴾ الآية ٤\_٥ سورة النور.

أما إذا تاب المحدود في القذف فإن العلماء قد اختلفوا في جواز توليته القضاء من عدمه . وذلك على قولين :

### القول الأول :

أن المحدود في القذف إذا تاب زال عنه الفسق ، ولم يكن هذا الحد مانعاً من توليته القضاء .

وهذا هو مذهب جمهور العلماء . من المالكية والشافعية والحنابلة . لأن المحدود في القذف فاسق ما لم يتب . وأما إذا تاب فقد زال عنه الفسق وأصبح أهلًا للولاية .

انظر «مواهب الجلّيل ج ٦ ص ٨٧ . مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ . المغني ج ٩ ص ١٩٧ . الإنصاف ج ١١ ص ١١٧ . كشاف القناع ج ٦ ص ٢٩٥ » .

### القول الثاني :

أن السلامة من حدّ القذف شرط من الشروط المعتبرة فيمن يصلح للقضاء حتى ولو تاب .

#### قال بذلك:

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ ، ج ٦ ص ٢٧١ فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ . الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٠٧ ـ ٤٦٨ » . سبب الاختلاف :

اختلاف العلماء في جواز تولية المحدود في القذف ـ إذا تاب ـ للقضاء مبني على اختلافهم في جواز قبول شهادته ، واختلافهم في قبول شهادته مبني على اختلافهم في رجوع الاستثناء الوارد في قوله تعالى : ﴿ ولا تقبلُوا لهم شهادةً أبداً وأولئكَ هم الفاسقونَ \* إلا الذينَ تابُوا من بعدِ ذلكَ وأصلَحُوا ﴾ الآية ٤ ـ ٥ سورة النور .

هل يعود إلى أقرب مذكور ، أم يعود إليه وإلى الذي قبله ، فجمهور العلماء يرون أن الاستثناء يعود دائماً إلى جميع الجمل السابقة عليه إلا لدليل يصرفه عن بعضها .

وفي هذه الآية لمّا كان الجلد من حقوق العباد لم يسقط بالتوبة ، لأن التوبة لا تسقط حقوق العباد .

وأما الفسق وعدم قبول الشهادة فهما من حقوق الله تعالى ، فيسقطان بالتوبة لأنه لا دليل يدلّ على صرف الاستثناء عن واحد منها .

وعلى هذا قال الجمهور: إنّ المحدود في القذف إذا تاب جازت شهادته ، وجاز توليته القضاء .

والحنفيه يقولون : إن الاستثناء يعود دائماً إلى أقرب مذكور ، فيعود في الآية إلى الفسق خاصه .

فإذا تاب المحدود في القذف زال فسقه فقط.

وأما عدم قبول شهادته فلا أثر لتوبته عليها إطلاقاً وعلى هذا فلا يجوز توليته القضاء وإن تاب ، لعدم قبول شهادته . انظر فيما تقدم أضواء البيان ج ٦ ص ٢٦٤ » . الترجيح :

إذا كان الخلاف في هذه المسألة بين الجمهور والحنفية ناتجاً عن الخلاف في عودة الاستثناء الوارد بعد جمل متعاطفات ، وهل يعود إليها كلّها أم يعود إلى بعضها ؟ فإنه يُرجع في ذلك إلى كلام الأصوليين .

وقد ذكر صاحب أضواء البيان ـ ونسبه إلى ابن الحاجب من المالكية ، والغزالي من الشافعية ، والآمدي من الحنابلة ـ أن الحكم في الاستثناء الآتي بعد جمل متعاطفات هو الوقف ، ولا يحكم برجوعه إلى الجميع ولا إلى الأخيرة إلا بدليل وذلك لأنه قد ورد في القرآن آيات متشابهة لم يرجع الاستثناء فيها للأولى ، وأخرى لم يرجع فيها الاستثناء للأخيرة ، فدل ذلك على أن رجوع الاستثناء

لواحدة منها بعينه ليس شيئاً مطّرداً .

ومن أمثلة رجوع الاستثناء إلى الجملة الأخيرة فقط قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مؤمناً خطأً فتحريرُ رقبةٍ مؤمنةٍ ودِيَةٌ مسلَّمَةٌ إلى أهلِهِ إلاّ أن يصَّدَّقوا ﴾ من الآية ٩٢ سورة النساء .

قَالاستَثْنا في الآية راجع للدية فقط ، وذلك بدليل أن المطالبة بها تسقط بتصدُّق مستحقّها بها ، ولا يرجع إلى تحرير الرقبة إجماعاً ، لأن تصدّق مستحقّ الدية لا يسقط كفارة قتل الخطأ .

ومن أمثلة رجوع الاستثناء إلى الجمل الأولى دون الأخيرة قوله تعالى : ﴿ فلا تَتَّخِذُوا منهم أولياءَ حتّى يهاجِرُوا في سبيل الله فإنْ تولّوا فخُذُوهم واقتُلوهُم حيثُ وجدتُموهم ولا تَتَّخذوا منهُمْ وَلِيّاً ولا نصيراً \* إلّا الذينَ يَصِلُون إلى قومِ بينكُمْ وبينَهُمْ مِيْثَاقٌ ﴾ من الآيتين نصيراً \* إلّا الذينَ يَصِلُون إلى قومِ بينكُمْ وبينَهُمْ مِيْثَاقٌ ﴾ من الآيتين

فالاستثناء في قوله تعالى : ﴿ إِلاَ الذِّينَ ﴾ لا يرجع إلى الجملة الأخيرة التي هي أقرب الجمل إلى الاستثناء ، وهي قوله تعالى : ﴿ وِلاَ تَتَّخَذُوا منهم وليّاً ولا نصيراً ﴾ .

بدليل أنه لا يجوز اتخاذ الولي ولا النصير من الكفار ولو وصلوا إلى قوم بيننا وبينهم ميثاق ، وهذا لا خلاف فيه ، بل الاستثناء راجع الى الجملتين الأوليين ، وهما قوله تعالى : ﴿ فَخُذُوهِم وَاقْتُلُوهُمْ ﴾ .

وإذا كان الاستثناء ربما لم يرجع إلى أقرب الجمل إليه في القرآن العظيم الذي هو الطرف الأعلى في الإعجاز تبيّن أنه لا يلزم رجوعه إلى الجميع ، ولا إلى الأخيرة . والأظهر الوقف حتى يعلم ما يرجع إلى الاستثناء من المتعاطفات ، ولا يبعد أنه إذا تجرّد من القرائن والأدلّة كان ظاهراً في رجوعه إلى الجميع .

وفي مسألتنا ألتي وقع الخلاف بسببها لا يوجد دليل يمنع من رجوعه رجوع الاستثناء إلى موضوع الشهادة ، ووجد دليل يمنع من رجوعه إلى الجلد ، لأنه حق آدمي لا تسقطه التوبة كما في جميع الحقوق الآدمية .

فلأجل هذا قال الجمهور برجوع الاستثناء إلى الشهادة ، وبقبول شهادة المحدود في القذف إذا تاب ، وجواز توليته القضاء انظر : «مواهب الجليل ج ٢ ص ٨٥ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المغني ج ٩ ص ٤٠ ـ ١٩٧ ، أضواء البيان ج ٦ ص ٨٩ وما بعدها » .

وقد رجّح سيد قطب في كتابه في ظلال القرآن ج ٤ ص ٢٤٩١، أن القاذف لا تقبل شهادته إلا إذا تاب واعترف على نفسه بأنه قال البهتان ، ذلك أنه يزيد على التوبة براءة المقذوف باعتراف مباشر من القاذف ، وقال : إن هذا الرأي هو الذي يحقق العدل والإنصاف بين القاذف والمقذوف ، وهو قول وسط بين الآراء .

وقد ذكر ذلك قبله ابن كثير في تفسيره ج ٣ ص ٢٦٥ ونسبه إلى الشعبي والضحاك.

ويؤخذ على هذا الرأي أنه اجتهاد مع النص ، وفيه زيادة اشتراط شيء لم يذكر في الآية ، وفي ذلك نظر . ثم إن الحق في قبول الشهادة من عدمها حق لله تعالى ولا حق فيه للمقذوف فإن حقه مقتصر على جلد قاذفه الحد الشرعى فقط .

وكذلك اعتراف القاذف على نفسه بأنه قال البهتان قد لا ينضبط ، فقد يقول ذلك مستهزئاً أو مورياً أو بصيغة لا تدلّ على براءة المقذوف من كل الوجوه . فيكون وجود هذا الشرط وعدمه سواء . لذا فإن الراجح ـ والله أعلم ـ هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من

الأصح (١) حتى .....ا

= قبول شهادة القاذف إذا تاب فقط وجواز توليته القضاء .

وذلك :

١ - لأنه ليس هناك ما يمنع من عودة الاستثناء إلى موضوع الشهادة في الآية موضع الخلاف.

وليس هناك ما يدلّ على أن الاستثناء لا يعود إلا على الجملة الأخيرة فقط .

٢ ـ أن الفاسق إذا تاب فقد صار عدلاً ، وذلك أن التوبة تجب ما قبلها ، بدليل أن المشرك إذا آمن وأصلح قبلت شهادته وولي القضاء ، فالفاسق من باب أولى في هذا .

٣ أن الحنفية الذين لا يجيزون ولاية المحدود في القذف إذا
 تاب ، يجيزون ولاية الفاسق وغير العدل إذا ولاه السلطان ،
 ويقولون : إن ولايته جائزة وأحكامه نافذة .

واعتبروا العدالة شرط كمال وأفضلية فقط .

انظر «بدائع الصنائع ج ۷ ص ۳ ، البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ، فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ ، الفتاوى الهنديه ج ٣ ص ٣٠٧ » .

فيكون الأولى \_ على هذه الحال \_ عدم اشتراط هذا الشرط فيمن يصلح للقضاء ، لدخوله في شرط العدالة عند الجمهور ، ولقبول الحنفية ولاية القاضى وإن كان فاسقاً .

انظر « أحكام القرآن ج ٤ ص ٢٧٣ » .

(۱) قوله: والسمع ليس بشرط على الأصح. مراده به مقدار السمع المعتاد لدى عامة الناس، وليس مراده أن ولاية من لا يسمع البتة للقضاء جائزة، وذلك بدليل أنه قال بعد ذلك: حتى يجوز تولية الأطروش، ثم قال: والمراد بالأطروش من يسمع ما قوي من الأصوات. وبدليل قوله بعد ذلك أما من به صمّم أو وقر فلا يصلح =

= للقضاء لأنه لا يسمع البتة .

(١) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ » .

(Y) الأطروش هو: من يسمع ما قوي من الأصوات وسيأتي تعريفه في كلام المؤلف قريباً.

والطرش: هو أهون الصمم.

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١٧٧ ، مختار الصحاح ص ٣٩٠».

- (٣) سيأتي تعريف المدّعي والمدّعى عليه في كلام المؤلف ص «٤٤١».
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « ويميز » وهو الأصح.
- ه) أي: لا يجوز تولية الأطروش للقضاء وعلل ذلك هنا بأنه لا يسمع الإقرار فتضيع الحقوق ، وسيأتي أن الصحيح أن تولية القضاء لمن لا يسمع إلا بصياح تدور صحة وبطلاناً على قدر سماعه قوة وضعفاً .

يسمع إذ بصياح تدور صحه وبطارتا على قدر سماطه قوه وصفقا . (٦) وكذا لا يسمع الدعوى والشهادة والأيمان ونحوها مما هو من شروط الدعوى والحكم ويعتبر وجوده أمراً لازماً .

- (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « فتضيع » وهو الأصح .
  - (٨) الصمم: هو انسُداد الأذن وفقدان حاسة السمع.

انظر «القاموس المحيط ج ٤ ص ١٤٠ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٥٢٤ » .

(٩) الوقر: هو الثقل في الأذن أو الصمم.

انظر « مختار الصحاح ص ٧٣٢ ، لسان العرب ج ٢ ص ٩٦٣ ، =

# يصلح (١) للقضاء لأنه لا يسمع .....

= المعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٤٩ » .

قال : المثقب العبدي : واسمه عائض بن محصن .

وكــــلامٌ سيّــــيءٌ قـــــد وَقَـــرَتْ اَّذُنني منهُ وما بي مِن صمَمَمْ انظر « معاني القرآن ج ١ ص ٢٧٢ » .

(۱) اختلف العلماء في اشتراط السمع لصحة تولي القضاء وذلك على قولين :

### القول الأول :

إن السمع شرط من الشروط الواجب توفرها لصحة ولاية من يتولى القضاء ، فلا تصح ولاية الأصمّ ولا تنفذ أحكامه إذا حكم . قال بذلك

الحنفية : انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

والقاضي عياض من المالكية: انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ».

والشافعية انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ حاشية القليوبي ج ٤ ص ٢٩٦ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ .

وجمهور الحنابلة : انظر ﴿ شرح المنتهى ج ٤ ص ٤٦٤ ـ ٤٦٥ ، المغني ج ٩ ص ٤٠ . الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ » .

وذلك لأن الأصم لا يسمع كلام الخصمين ولا يسمع إقرار المقرّ وإنكار المنكر وشهادة الشهود ، ولا يتبين له الحق بدون ذلك ، وإذا لم يتبيّن له الحقّ فلا يستطيع الحكم به .

## القول الثاني :

أن السمع ليس شرطاً في صحة تولي القضاء .

قال بذلك:

جمهور المالكية : فاتصاف القاضي بالسمع عندهم واجب ويقتضي عدمه وجوب العزل فقط .

ولكنه ليس شرطاً في صحة الولاية ولا في نفاذ القضاء فتصح ولاية الأصم عندهم وتنفذ أحكامه قبل عزله ، كما في صفتي البصر والكلام .

انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ـ ٢٠ . الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ ـ ٥٠١ . حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٠ » .

وقال به بعض الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ » .

أما مقدار السمع المشترط لصحة تولي القضاء لدى الجمهور أو استمرار القاضي في القضاء عند المالكية فلم أقف عليه عند المالكية والحنابلة.

وأما الحنفية: فإنهم يجيزون ولاية القضاء للذي يسمع ولو بصياح في أذنه، أو الذي يسمع ما قوي من الأصوات فقط انظر

« البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

وكذلك قال الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، حاشية القليوبي ج ٤ ص ٢٩٦ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٧ » .

والذي يظهر أن الحنابلة لا يخالفون في هذا لأنهم يشترطون السمع فقط .

وإذا كان القاضي يسمع ولو بصياح فهو ليس بأصم وليس هناك ما يمنع من توليته ، خاصة وأن لديهم رواية بجواز تولية الأصمّ للقضاء كما تقدم .

وعلى هذا فتولية من لا يسمع إلا بصياح للقضاء تدور صحة وبطلاناً على قدر سماعه قوة وضعفاً . ( البتّة )<sup>(۱)</sup> فلا قدرة له على التمييز بين المدعي ( والمدعى عليه )<sup>(۲)</sup> ، ( هكذا فصل شارح الوهبانيّة )<sup>(۳)</sup> .

## وأما العلم بالحلال والحرام وسائر الأحكام فليس بشرط(٤)

= الترجيح :

وأماً الراجح والله أعلم فيما يتعلق باشتراط السمع فيمن يتولّى القضاء فهو التفصيل كما تقدم في اشتراط صفتى البصر والكلام .

فإن وجد غير الأصم ممن يكون صالحاً للقضاء وتتوفر فيه صفات القاضى ، فتولية الأصم حينئذ لا تصح .

لأن تولية الجامع لصفات القاضي أولى وأتم وأقرب لتحقيق العدل من تولية الأصم .

أما إذا لم يوجد من يكون صالحاً للقضاء غير الأصم فإنه حينئذ يجوز تولية الأصلح فالأصلح أو الأمثل فالأمثل كما تقدم عند الكلام على شرطى البصر والكلام .

- (۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « البيّنة » وقوله : البتة أي : لا يسمع مطلقاً .
  - (۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «والمد».
- (٣) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل وقوله هكذا فصل شارح الوهبانيه: المقصود به عبد البر بن الشحنة انظر «تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ورقة ١٤٨ ب.
- (٤) اختلف العلماء في اعتبار العلم والاجتهاد شرطاً من الشروط التي
   يجب توفرها فيمن يتولى القضاء .

وذلك على قولين :

القول الأول:

أن العلم والاجتهاد شرط فيمن يصلح للقضاء لا تصح ولاية أحد للقضاء بدونه . وعلى ذلك فإن وجد مجتهد فولاية كل من المقلّد أو العامّي غير صحيحة ولا جائزة ، وأحكامه غير نافذه ولو صادفت الحقّ ، إذ لا ولاية له ، فإن لم يوجد مجتهد جاز تولية أمثل مقلد ضرورة ، لئلا تتعطل مصالح الناس .

قال بذلك بعض المالكية:

انظر «مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٨ ـ ٨٩ . الشرح الصغير ج ٥ ص ٤٩٦ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٩٦ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ ، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ج ٤ ص ١٢٩ » .

وقال به الشافعيّة :

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ـ ٣٧٦ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٥ ـ روضة الطالبين ج ١١ ص ٩٥ ، الأحكام السلطانية ص ١٦ حاشية قليوبي وعميره التعليقة ج ٤ ص ٢٩٦ .

وقال به الحنابلة : انظر « المعني ج ٩ ص ٤٠ ـ ٤١ ، الانصاف ج ١١ ص ١٧٧ ـ

۱۷۸ ، العدة ص ۲۲۱ ، المبدع ج ۱۰ ص ۲۱ » .

وقد استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ\_قوله تعالىٰ :

﴿ وَأَنِ احْكُمْ بِينَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهِ وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَن بَعْضُ مَا أَنزَلَ اللهِ إليكَ ﴾ الآية ٤٩ من سورة المائدة .

والحكم بما أنزل الله يقتضي العلم بما أنزل الله . والتقليد ليس مما أنزل الله .

والجاهل بالتنزيل لا يستطيع الحكم به فهو يحكم بالهوى والباطل وبغير ما أنزل الله .

انظر « المجموع ج ١٩ ص ١١٦ ».

ب \_ قوله تعالى :

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُم فِي شَيْءٍ فَرَدُّوه إِلَى الله والرسولِ إِنْ كَنتَم تُؤْمَنُونَ بِالله واليومِ الآخرِ ﴾ الآية ٥٩ من سورة النساء . فإن الرد إلى الله معناه الرد إلى كتابه ، والرد إلى الرسول معناه الرد إلى سنته .

ولا يتأتّى الرد إلى الكتاب والسنة إلا من المجتهد فلا بد من أن يكون القاضى مجتهداً .

ج ـ ما رواه أبو داود عن ابن بريده عن أبيه عن النبي على قال : «القضاة ثلاثة : واحد في الجنة واثنان في النار . فأما الذي في الجنة فرجل عرف الحق فجار في الحكم فهو في النار . ورجلٌ قضى للناس على جهل فهو في النار » .

انظر « سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٩ حديث رقم ٣٥٧٣ ، السنن الكبرى ج ١٠ ص ١٠ ، سبل السلام ج ٤ ص ٩٠ وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وله شاهد بإسناد صحيح على شرط مسلم » .

فظاهر الحديث يدلّ على أن من حكم بجهل فهو في النار وإن وافق حكمه الحقّ لأنه أطلقه ، وقال : فقضى للناس على جهل .

والمقلد لا يستطيع الإلمام بالأحكام وتطبيقها على الوقائع والحوادث فيعتبر جاهلاً لا يستطيع القيام بأعباء القضاء والفصل في الخصومات .

د\_ ما رواه أبو داود عن الحارث بن عمرو بن أخي المغيرة بن شعبة عن أناس من أهل حمص من أصحاب معاذ بن جبل أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبعث معاذاً إلى اليمن قال : « كيف تقضي إذا

عرض لك قضاء؟ قال: اقضي بكتاب الله . قال: فإن لم تجد في كتاب الله ؟ قال: فبسنة رسول الله على : قال فإن لم تجد في سنة رسول الله على ، ولا في كتاب الله ؟ قال اجتهد رأي ولا آلو . فضرب رسول الله على صدره ، وقال : الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسول الله » .

انظر «سنن أبي داود: ج ٣ ص ٣٠٣ حديث رقم ٣٥٩٢، سنن الترمذي ج ٢ ص ٣٩٤، الأحكام حديث رقم ١٣٤٢ الفتح الرباني ج ١٥ ص ٢٠٨١.

ومعظم روايات هذا الحديث لم يذكر فيها اسم الراوي عن معاذ بن جبل ، ولذلك عده كثير من أهل الحديث مرسلا .

ونقل ابن القيم في كتابه أعلام الموقعين ج ١ ص ٢٠٢ عن أبي بكر الخطيب قوله: « وقد قيل: إن عبادة بن نسيء رواه عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ وهذا إسناد متصل » .

قال ابن القيم: هذا الحديث وإن كان عن غير مسمين فهم أصحاب معاذ، فلا يضره ذلك لأنه يدل على شهرة الحديث، وأن الذي حدث به الحارث بن عمرو عن جماعة من أصحاب معاذ لا واحد منهم، وهذا أبلغ في الشهرة من أن يكون عن واحد منهم لو سمي. كيف وشهرة أصحاب معاذ بالعلم والدين والفضل والصدق بالمحل الذي لا يخفى. ولا يعرف من أصحابه متهم ولا كذاب ولا مجروح بل أصحابه من أفاضل المسلمين وخيارهم لا يشك أهل العلم بالنقل في ذلك. كيف وشعبة حامل لواء هذا الحديث! وقد قال بعض أئمة الحديث: إذا رأيت شعبة في إسناد حديث فاشدد يديك به . ا . ه . . المرجع السابق

وهذا الحديث يدل على أن القاضي يحكم بالكتاب والسنة ، ثم

باجتهاده ، واجتهاده يتطلّب معرفة الأحكام وكيفيّة القياس والاستنباط .

هــ أن القاضي متعبّد بالحكم بما يعلم أنه الحق ، وغير المجتهد لا يعلم الحقّ فلا يستطيع الحكم به ، وإنما يحكم بما لا يعلم أهو صواب أو خطأ .

ولذا كان القضاء بالتقليد لا يجوز إلا في حالات الضرورة التي لا يوجد بها مجتهد قادر على الحكم بالاجتهاد .

#### القول الثاني:

أن الاجتهاد ليس شرطاً فيمن يتولى القضاء ، بل يجوز قضاء المقلد مع وجود المجتهد وأحكامه نافذة .

وإنما الاجتهاد من الصفات المستحبة التي ينبغي أن يكون القاضي متصفاً بها لأنها أكمل وأتم .

قال بذلك الحنفية:

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ ، البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٤ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

وهو الصحيح لدى المالكية .

انظر «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ج ٤ ص ١٢٩ الشرح الصغير ج ٥ ص ٤٩٦ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٢٦٠ ، بلغة السالك ج ٥ ص ٤٩٦ » .

وذلك لأن غير المجتهد قادر على القضاء بالحق بسؤال غيره من المجتهدين والعلماء . والغرض من القضاء هو فصل الخصومات فقط .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٠٦٥ » .

ويجاب عن ذلك بأنَّ غير العالم لا يستطيع تحديد ما يسأل عنه أو

موضوع ما يعرض عليه وسوف يختلط عليه الأمر .

والجواب الصحيح فرع عن تصور السؤال الصحيح ، وليس الغرض من القضاء الفصل في الخصومات بأي طريقة صحيحة كانت أو سقيمه .

بل فصل الخصومات يكون بالعدل المبني على العلم والاجتهاد . الترجيح :

بتأمل أقوال العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ يتبين أن أقوالهم متقاربة . وأن خلافهم خلاف ظاهري فقط .

فأصحاب القول الثاني لا يجيزون ولاية الجاهل للقضاء . وذلك لأن الجاهل بنفسه يفسد أكثر مما يصلح بل يقضي بالباطل من حيث لا يشعر به .

انظر "بدائع الصنائع ج ٧ ص ٣ . وأصحاب القول الأول لا يشترطون اجتماع الصفات المطلوبة للقضاء في شخص واحد لأن ذلك قليل وقد يتعذر في كثير من الأحيان بل يولى من كل أهل زمان أفضلهم وأكملهم . قال ابن فرحون : "قال الإمام مالك رحمه الله : لا أرى خصال القضاء تجتمع في واحد ، فإن اجتمع منها خصلتان ولي القضاء ، وهما : العلم والورع . قال ابن حبيب : فإن لم يكن فالعقل والورع ، فإنه بالعقل يسأل وبالورع يعف ، وهذا قول مالك في أهل زمانه ، فما ظنّك بأهل زماننا » ؟! .

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٠ \_ ٢١ » .

لذا فإن الراجح والله أعلم في هذه المسألة أن يولى من أهل كل زمان أفضلهم وأكملهم ، ولا يشترط أن يكون القاضي مجتهداً في زمان لا يوجد فيه من المجتهدين من لا يكفى لتولى القضاء كما في زماننا .

## لجواز التقليد(١) عندنا ، ولكنه شرط ( الكمال )(٢) ، فيجوز تقليد

ففي هذا الزمان ضعف الوازع الديني عند بعض الناس ، وفترت الهمم عن طلب العلم وتحصيله والإقبال عليه .

وقل أن يوجد من تتوفر فيه صفات المجتهد ، وإن وجد فهو لا يكفي لفض النزاع وفصل الخصومات التي تشعبت وتفرعت وشملت جميع نواحي الحياه .

فكانت المحافظه على حقوق الناس من الضياع ، ودرء المفاسد التي تحصل من التمسك باشتراط الاجتهاد ، تقضي بجواز القول بأن يولّىٰ القضاء أمثل المقلدين ، أو أمثل الموجودين في ذلك الوقت .

وقد قال ابن هُبيره في كتابه « الإفصاح ج ٢ ص ٣٤٥ » : « ولقد أهملنا هذا القول ولم نذكره ، ومشينا على طريق التغافل التي يمشي فيها من يمشي من الفقهاء الذين يذكر كل منهم في كتاب إن صنفه أو كلام إن قاله : إنه لا يصح أن يكون أحد قاضياً حتى يكون من أهل الاجتهاد .

ثم يذكر من شروط الاجتهاد أشياء ليست موجودة في الحكام ، فإن هذا كالإحالة على التناقض ، وكأنه تعطيل للأحكام وسدّ لباب الحكم ، وأن لا ينفذ حقّ ولا يكاتب به ولا تقام بيّنة » .

وبمقتضى هذا فإن ولايات الحكام والقضاة في وقتنا هذا ولايات جائزة شرعاً وصحيحة ، وأنهم قد سدوا من ثغور الإسلام ما يكون سدّه على المسلمين فرض كفايه .

- (١) أي: لتقليد القضاء.
- (۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « لكماله » ومعنى شرط الكمال : ان صفة الإجتهاد في القاضي صفة تكميلية ، ووجودها في القاضي تجعله أكمل من غيره لكنه لا يتوقف على وجودها جواز التقليد ، وقد ورد في البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٤ : « والاجتهاد=

= شرط الأولوية » ومثله في الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٧ » .

(۱) إذا كان العلم بالحلال والحرام وسائر الأحكام هو الاجتهاد وذكر المؤلف أن ذلك ليس مشترطاً في القاضي . ثم قابل به الجاهل فقال : " فيجوز تقليد الجاهل " فإن هذا يدنّ على أنه لم يقصد بالجاهل ذلك الجاهل المحض كما قد يتوهم ، وإنما قصد الجاهل بالنسبة للمجتهد ، وهو الذي يكون على علم ولكنّه مقلّد لإمام مذهبه ومما يدنّ على هذا ما ذكره الكاساني في بدائع الصنائع ج ٧ منه ومما يدنّ قال : " لا ينبغي أن يقلّد الجاهل بالأحكام ، لأن الجاهل بنفسه ما يفسد أكثر مما يصلح ، بل يقضي بالباطل من حيث المنه به » .

ويدل على هذا أيضاً ما ذكره ابن الغرس في كتابه: الفواكه البدريّة ، وانتصر له حيث قال: «العامّي المحض ليس بأهل للقضاء ، وهذا هو الذي ينبغي أن يفهم عن الأئمة المتقدمين .

وبيانه أن المسائل الخلافية يعرف المراد بالحكم فيها من الحكم الذي بإزائه ، وبضدها تتبيّن الأشياء

وإذا نظرنا إلى التنازع بيننا وبين الشافعية ظهر ما قلناه ، وذلك أنهم يشترطون في أهلية القضاء الاجتهاد المطلق ونحن لا نشترطه وإذا لم يشترط الاجتهاد المطلق فلا أقل من اعتبار التلبّس بالعلم والفقه والتأهّل في الجمله . . . ثم يقول : فلا بدّ من التأهّل بالعلم والفهم ، وأقله : أن يحسن تعقّل الحوادث والمسائل الدقيقة ، وأن يعرف طريق تحصيل الأحكام الشرعية من كتب المذاهب وصدور المشايخ ، وكيفية الإيراد والإصدار في الوقائع والدعاوى والحجج المشايخ ، وكيفية الإيراد والإصدار في الوقائع والدعاوى والحجج وتوابع ذلك ولوازمه ، وأن يكون له في نفسه تحشم وموقع في النفوس . وإلا فلا ينبغي أن ينسب إلى مجتهد من السلف فضلاً عن عند

(وتنفيذ) (١) قضاياه إذا لم يجاوز فيها حدّ الشرع (٢) و ذكر (7) في الهداية (٤) قال : كلّ من كان أهلاً للشهادة (٥) يكون أهلاً للقضاء

= إمام من الأثمة تجويز ولاية القضاء الذي هو أشرف مناصب الإسلام بعد منصب الإمامه لبعض السوقة الذين لا يعقلون صغار الأمور المعيشية فضلاً عن كبارها . ا . هـ » .

انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ٧٠ وما بعدها . والبحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٥ » .

وبهذا يتبين أن الخلاف الوارد إنما هو خلاف لفظي في معنى الجاهل فقط ، وأن الصحيح \_كما تقدّم \_ أنه يجوز تولية القضاء لأمثل الموجودين ممن تلبّسوا بالعلم وعقلوا الحوادث ، وعلموا كيفية تحصيل الأحكام من الكتب .

(۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « وتنفذ » وهو الصحيح .

(۲) وذلك بأن لا يخالف دليلاً من كتاب أو سنة أو إجماع قطعي ، ونحو
 ذلك .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب \_ ج) .

(٤) انظر « الهداية ج ٣ ص ١٠١ » .

حيث أن الكلام اللاحق حتى قوله : « ولو قبل جاز عندنا » . نقل من هناك بتصرف .

(٥) الشهاده لغة: الإخبار بصحّة الشيء عن مشاهدة وعيان ، لا عن تخمين وحسبان ، بحقّ على آخر . وهي مشتقة من المشاهدة التي تنبع عن المعاينة .

انظر « أنيس الفقهاء ص ٢٣٥ ، معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٦ .

وشرعاً : إخبار صدق لإثبات حقّ للغير بلفظ الشهادة في مجلس القضاء .

( وما يشترط لأهليّة الشهادة يشترط لأهلية القضاء . والفاسق (۱)

= انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ٥٦ ، التعريفات ص ٨٧ ، المطلع ص ٤٠٦ ».

(۱) الفاسق : بكسر السين يجمع على فسقه ، وهو من يرتكب الكبائر أو يصر على الصغائر .

انظر «المطلع على أبواب المقنع ص ٥١ ، معجم لغة الفقهاء ص ٣٣٨ ، المغرب ص ٣٦٠ » .

(٢) قوله والفاسق أهل للقضاء ليس على إطلاقه ، فقد اختلف العلماء ـ رحمهم الله تعالى ـ في جواز تولية الفاسق للقضاء . وهل العدالة شرط في القاضي أم لا . وذلك على قولين : القول الأول :

أن العدالة شرط فيمن يتولّى القضاء ، وعليه : فلا ينعقد للفاسق ولاية ولا ينفذ من أحكامه شيء ، حتى ولو صادف الحق .

قال بذلك :

بعض المالكية: انظر «بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٤٦٥ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٢٩ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩٥ » .

وقال به الشافعية: انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ، ص ٩٦٠ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٢٦ ، الأحكام السلطانية ص ٦٦ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٦ » .

وقال به الحنابله: انظر «المغني ج ٩ ص ٤٠ ، العده ص ٢٢ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٧٧ ، الأحكام السلطانية ص ٢٢ » .

وقد استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ ـ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينِ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسَقٌ بِنَبَا فَتَبَيُّنُوا أَنْ تَصِيبُوا قُوماً بِجَهَالَةٍ فَتُصِبِحُوا على مَا فَعَلْتُمْ نَادُمِينَ ﴾ آية رقم ٦

الحجرات .

فقد أمر الله سبحانه بالتبين عند قول الفاسق ، وعدم الأخذ بقوله إلا بعد التثبت والنظر .

ولا يجوز أن يكون الحاكم ممن لا يقبل قوله ويجب التبين عند حكمه .

انظر ١ المغني ج ٩ ص ٢٤٠ .

ب\_ ما رواه الترمذي عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « أدّ الأمانة إلى من ائتمنك ، ولا تخن من خانك » . وقال عنه : حديث حسن غريب .

قال الزيلعي في نصب الراية ج ٤ ص ١١٩ (قال ابن القطان : والمانع من تصحيحه أن شريكاً وقيس بن الربيع مختلف فيهما ) .

ورواه أبو داود سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٩٠ حديث رقم ٣٥٣٤ . باب في الرجل يأخذ حقّه من تحت يده .

ورواه الحاكم في المستدرك ج ٢ ص ٤٦ وقال : « صحيح على شرط مسلم ، ولم يخرجاه » .

والفاسق خائن لله لم يؤد الأمانة ، والذي لايؤدي الأمانة لا يتحمّلها ، والقضاء أمانة ، ففي عنق القاضي حماية الأرواح والأموال ولا يتولّى ذلك إلا من كمل ورعه وتمت عدالته وتحقق صدقه .

فالفاسق يرتشي بالمال والشهوات ، ويجامل على حساب الحقّ . انظر : « القضاء في الإسلام ص ١٧ » .

ج \_ إن الفاسق ممنوع من النظر في ماله وولده مع وفور شفقته ، فنظره في أمر العامّة أولى بالمنع . فالقضاء يتضمن الولاية في التزويج ، والنظر في أموال السفهاء واليتامى والأوقاف ، والفسق ينافى هذه الولايات .

انظر " مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٥ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٦ »

د ـ أن الفاسق لا يجوز أن يكون شاهداً ، فعدم جواز كونه قاضياً من باب أولى .

وقد اشترط في الشاهد العداله في عدة نصوص وآيات ، فأشتراط العداله في القاضى أولى .

انظر « المغنى ج ٩ ص ٤٠ ».

القول الثاني :

إن العدالة ليست شرطاً فيمن يتولّى القضاء ، إلا أنه ينبغي ألا يقلّد الفاسق القضاء ، لأن القضاء أمانة عظيمة وهي أمانة الأموال والأبضاع والنفوس ، فلا يقوم بوفائها إلا من كمل ورعه وعلمت تقواه .

فلو قلّد فاسق القضاء نفذ من أحكامه ما لم يجاوز فيها حدّ الشرع .

قال بذلك:

الحنفية : انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ ، فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٤ ، الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٠٧ » .

وقال به المالكية: ووجب عندهم عزله وعدم تمكينه من الاستمرار في قضائه

انظر «بدایة المجتهد ج ۲ ص ٤٦٠ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ، مواهب الجلیل ج ٦ ص ٨٧ » .

وذلك أن القضاء والشهادة من باب واحد ومن قبلت شهادته جاز

\_\_\_\_\_

انظر \* البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٠ » .

وبناء على هذه القاعدة منع الحنفيه جواز قضاء المحدود في القذف وإن تاب ، لعدم جواز قبول شهادته .

ويجاب على هذا الاستدلال:

قضاؤه والفاسق تقبل شهادته .

بأن الفاسق ليس من أهل الشهادة على ما سيأتي قريباً ، فالشهادة اشترط فيها العدالة بالنص ، كقوله تعالى : ﴿ واستشهِدُوا شهيدَيْنِ من رِجالكُم فإن لم يكونا رجلين فرجلٌ وامرأتانِ ممَّنُ ترضَوْنَ من الشهداءِ أن تضِلَّ إحداهُما فتذكر إحداهُما الأخرى ﴾ من الآيه ٢٨٢ البقره .

والفاسق ليس ممن يرضى .

وكقوله تعالى : ﴿ وأشهِدُوا ذوي عَدْلٍ منكُم وأقِيموا الشهادَةَ لله ﴾ آية ٢ الطلاق .

والفاسق ليس من ذوي العدل من المسلمين .

وسيأتي تفصيل قبول شهادة الفاسق والخلاف في ذلك قريباً .

### الترجيح :

لما كان منصب القضاء من المناصب المهمّة في كل حكومة ، ومن المناصب التي ينظر الناس من خلالها إلى عدل الحكومة وحبّها للإنصاف والمساواة ، ومن المناصب التي يتطلّع الناس إليها في تحقيق العدل بينهم ورفع الظلم عن المظلوم منهم ؛ كان الأولى أن لا يتولّى هذا المنصب إلا من كان متصّفاً بالعدالة ومشهوداً له بها ، بعيداً عن الفسق والفجور .

لذا فإن الراجح هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من اشتراط العدالة فيمن يتولّى منصب القضاء ، وذلك بحسب الإمكان ، فإن =

للقضاء)(() حتى لو قلّد (يصح)(() بلا أنه لا ينبغي أن يقلّد كما في حكم الشهادة ، فإنه لا ينبغي أن يقبل القاضي شهادته ، ولو قبل جاز عندنا . قلت : هذا(() بناء على أن العدالة( $^{(3)}$ ) شرط عندنا لوجوب( $^{(6)}$ ) القبول ، لا لصحة( $^{(7)}$ ) القبول ، فغيرُ العدل يجب على القاضي أن لا يقبل شهادته ، أما إن قبل وحكم صحّ( $^{(V)}$ ) حكمه . ثم

- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « صح » وهو الأصح والمعنى : صح تقليده للقضاء .
- (٣) أي : كونه لا ينبغي للقاضي أن يقبل شهادته ، وكون الحكم بها جائزاً إذا قبلها القاضى .
- (٤) العدالة: صفة في الإنسان تحمله على أن يكون صادق اللهجة ظاهر الأمانة، عفيفاً عن المحارم، متوقياً للمآثم؛ بعيداً عن الريب، مأموناً في الرضا والغضب، مستعملاً لمرؤة مثله في دينه ودنياه. انظر: « الأحكام السلطانيه ص ٦٦، التعريفات ص ٩٨».
- (٥) أي : فإذا حضر إلى القاضي الشاهد العدل وجب على القاضي قبول شهادته .
- (٦) أي : وإذا حضر إلى القاضي الشاهد الفاسق ، وقبل القاضي شهادته
   وحكم بها صحّ حكمه .
- (٧) حكم قبول شهادة الفاسق وصحة الحكم المبني عليها كحكم تولية القضاء للفاسق ، وصحة حكمه إذا حكم ، والخلاف في هذا بين العلماء كالخلاف في ذلك . لأنه \_كما تقدم \_ ما يشترط لأهلية =

<sup>=</sup> وجد العدل من كلّ وجه ؛ وإلا قلَّد الأمثل فالأمثل .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين لم يرد في المخطوطه بكامل نسخها ، ولعل ذلك من سهو الناسخ لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام الذي قبله . وحيث أن المعنى لا يتم بدونه جرى إضافته .

انظر « الهداية ج ٣ ص ١٠١ أول كتاب القضاء » .

القاضي : هل ينعزل بالفسق (١) ، أم لا ؟ فيه خلاف (معروف )(٢) ، والصحيح (٣) أنه لا ينعزل ، لكن يستحقّ (٤)

الشهادة يشترط لأهلية القضاء وحيث قد وقع الخلاف بين العلماء في صحة تولّي الفاسق للقضاء ، فكذلك صحة الحكم بشهادته إذا قبلت .

لكن الراجع هو اشتراط العدالة في الشاهد لقبول شهادته وصحة الحكم بها .

وعدم نفاذ قضاء القاضي المبني على شهادة الفاسق مطلقاً . وذلك لأن الحكم لا يكون صحيحاً ولا مقبولاً إلا إذا كان عدلاً مبنياً على الصدق والأمانة والوضوح . يقول تعالى : ﴿ وأشهِدُوا ذَوَيْ عَدْلُ منكم . . . ﴾ الآية ٢ سورة الطلاق .

والحكم المبني على شهادة الفاسق حكم مبني على قول من هو متهم في أمانته وصدقه وصحّة كلامه .

وما كان اشتراط تزكية الشهود والكشف عن حالهم ظاهراً وباطناً إلا منعاً لشهادة الفشاق والمتهمين بالكذب والخيانة وقول الزور .

- (۱) الفسق: هو العصيان ومجاوزة حدود الشرع والخروج عن طريق الحقّ. انظر « المطلع ص ٥١ المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٨٨ » . والمقصود بانعزاله بالفسق هنا الفسق الطاريء عليه بعد تولّيه القضاء .
  - (٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (٣) أي: والصحيح لدى الحنفية . انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٦
   ص ٢٦١ » حيث قال : « وهو ظاهر المذهب . . . وهو الصحيح » .
  - (٤) انظر المرجع السابق .
- (٥) احتلف العلماء \_ رحمهم الله \_ في القاضي إذا ولي القضاء بشروطه =

المتقدّمة ، ثم طرأ عليه الفسق بعد ذلك ، هل ينعزل بمجرد فسقه ، أم يستحق العزل فقط ؟ وذلك على قولين :

القول الأول :

أن القاضي إذا ولي القضاء بشروطه المتقدمه ثم طرأ عليه بعد ذلك الفسق بأي سبب من أسبابه ، فإنه ينعزل بذلك ولا يعتبر له بعد ذلك حكم ولا ينفذ له قضاء .

قال بذلك بعض الحنفية .

انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦١ ، بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٦ » .

وهو الأصح من قولي المالكية .

انظر « مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٦٢ » .

والأصح من قولي الشافعية .

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٣١٢ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٦ ، ج ٦ ص ٣١٢ ، الغاية

القصوى ج ۲ ص ۷۱۰ ».

انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٨١ ، المغني ج ٩ ص ١٠٤ » . وذلك لأنه قد فقد شرطاً من شروط صحة ولاية القضاء ، وهو العدالة .

فإذا كان الفاسق لا يولّى القضاء ابتداء ، فإنه إذا ولي القضاء ، ثم أصبح فاسقاً فقد فقد أهليّة القضاء ، فينعزل لحظة فسقه ، كما إذا فقد شرطاً آخر من شروط صحّة ولاية القضاء كالإسلام والعقل ونحوها .

فكل ما يمنع من تولية القضاء ابتداء يمنع منها دواما .
 القول الثاني :

أن القاضي إذا تولّى القضاء ثم طرأ عليه الفسق فإنه لا ينعزل بذلك ، بل إنه يستحقّ العزل فقط ويجب على الأمام عزله .

قال بذلك:

جمهور الحنفية: انظر «البحر الرائق ج ٦ ص١٦١، بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٦١ . الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١٦ . ٣١٦ » .

وقال به بعض المالكية: انظر «مواهب الجليل ج ٦ ص ٨٧ ـ ٨٨ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٠ » .

وهو قول للشّافعية: أنظر «مغني المحتاج ج ٤ ص٣٨١، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٢، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٦، ج ٦ ص ٣١٢،

وذلك أن الحنفيّة يرون أن العدالة ليست شرطاً في ابتداء القضاء ، فلا تكون شرطاً في دوامه واستمراره .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٧ » .

وقاسه الشآفعية والمالكية على الإمام في أنه لا ينعزل بالفسق ، فكذلك القاضى لا ينعزل بالفسق لكنه يستحقّ العزل .

انظر «بلغة السالك ج ٥ ص ٥٠٠ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ » .

ويناقش ذلك بأن قياس القاضي على الإمام في غير محلّه، فانعزال الإمام بالفسق يقتضي حدوث الفتن واضطراب الأمور، بخلاف القاضي إذ في الإمكان عزله وتولية غيره بدون حدوث فتن، =

= فكان عدم انعزال الإمام بالفسق أخذاً بمبدأ ارتكاب أخف الضررين فقط.

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ ».

الترجيح :

يتبين مما تقدم رجحان ما ذهب إليه جمهور العلماء من انعزال القاضي بالفسق الطاريء عليه ، لأنه لما فقد شرط القضاء أصبح غير أهل له وغير الأهل لا يجوز تمكينه من مباشرته أو تنفيذ أحكامه .

كما أن في ترجيح هذا القول والأخد به تفويتاً للفرصة على من لا يحسنون الالتزام بآداب الإسلام ، ويطلقون العنان لشهواتهم وأهوائهم فيما لا يرضي الله تعالى ، وذلك بعدم تمكينهم من الاستموار في منصب من المناصب التي اعتبرها الإسلام من المناصب العليا .

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٢) أي : فإنه ينعزل بمجرد فسقه ، وهذا عند الحنفيّة ومن وافقهم ، لتحقّق الشرط الذي يتضمّن وجودُه انعزالَه .

وأما عند الجمهور ـ كما تقدّم ـ فلأن الفاسق ـ إضافة إلى ذلك ـ لا يصلح للقضاء ولا يجوز توليته إياه أصلاً .

وما كان شرطاً في الابتداء كان شرطاً في الاستمرار والبقاء انظر عند الحنفيه «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦١، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١٦».

(٣) في مذهب الشافعية القولان المتقدمان.

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٦ » .

عنه )<sup>(۱)</sup> : ينعزل<sup>(۲)</sup> .

والإمام يصير إماماً مع الفسق (عندنا) $^{(7)}$  . وعن  $^{(3)}$  الشافعي (رحمه الله تعالى) $^{(6)}$  أن الإمام ينعزل $^{(7)}$  بالفسق .

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وقوله : « ورضي عنه » من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .
  - (٢) أي : ينعزل بالفسق الطاريء عليه ، وإن لم يشترط عدمه .
    - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .وقوله : عندنا ، أي : عند الحنفية .
  - (٤) انظر ﴿ الأحكام السلطانية ص ١٧ ، روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ .
- (٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وقوله : « تعالى » من النسخة
   (ب) حيث لم يرد في الأصل .
- (٦) اختلف العلماء في انعزال الإمام بالفسق الطارىء عليه بعد ولايته وذلك على قولين :

## القول الأول:

أن الإمام لا ينعزل بالفسق الطارىء عليه بعد ولايته .

قال بذلك:

الحنفيه: كما ذكره المؤلف، وانظر «البحر الرائق ج٦ ص ٢٦١».

والمالكيه: انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٠ ».

وجمهور الشافعية : انظر ﴿ روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ . مغني

المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ . نهاية المحتاج ج ٨ ص ٣٣٢ » .

والحنابله: انظر «الأحكام السلطانية لأبي يعلي ص ٢٠ ». وذلك أخذاً بقاعدة ارتكاب أخف الضررين. فالضرر الناتج من القول بعدم انعزال الإمام بالفسق أخف من الضرر الذي يسببه القول بانعزاله بالفسق.

والجور ، وكذا كلّ قاضٍ وأمير . قلت : أصل<sup>(١)</sup> . . . . . . . . .

وذلك لأن في انعزاله ووجوب نصب غيره إثارة للفتنة لما له من الشوكة والقوة . ولأنه في الغالب لا يرضى بالتخلي عن الإمامة إلا قسراً .

## القول الثاني:

أن الإمام ينعزل بالفسق الذي تابع فيه الشهوة .

قال بذلك:

بعض الشافعية: انظر «الأحكام السلطانية ص ١٧، روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢.

وذلك لأنه لما كان الفسق مانعاً من انعقاد الإمامة كان مانعاً من ستدامتها .

انظر « الأحكام السلطانية للماوردي » .

ويجاب عن ذلك بأن في استدامة إمامته ضرراً. وفي القول بانعزاله ضرر أكبر، وارتكاب أخف الضّررين مطلب من مطالب ديننا الحنف.

وقياس منع استدامة الإمامه على منع انعقادها غير وجيه ، لأنه قبل انعقاد الإمامه له ليس له شوكة ولا سلطة ، وعدم عقد الإمامه له لا يحدث ضرراً على الأمة بخلاف منعه من استدامتها بعد انعقادها له وهذا ظاهر .

## الترجيح :

مما يتقدّم يتبين أن الراجح هو ما ذهب إليه الجمهور من عدم انعزال الإمام بالفسق الطارىء عليه بعد انعقاد الإمامة له، وذلك رفقاً بالأمة الإسلاميه وسيراً بها في طريق الأمان والسلامه والاستقرار، وارتكاباً لأخف الضررين.

(١) أي : الدليل الذي بني الشافعي عليه قوله بانعزال الإمام والقاضي \_

(المسئلة)(١) أن الفاسق ليس من أهل الولاية(٢) (عندنا)(٣) ، لأنه لا ينظر (٤) (إلى نفسه)(٥) ، فكيف ينظر لغيره ؟ وعند أبي حنيفة : هو من أهل الولاية حتى يصحّ للأب الفاسق تزويج(٢) ابنته

انظر « مغنى المحتاج ج ٤ ص ٣٨١ ».

- (٤) أي: لأنه لا يتصرّف تصرّفاً صحيحاً لنفسه ولو تصرّف تصرفاً صحيحاً لنفسه لم يرتكب ما يوجب الفسق، ولما عرض نفسه لغضب الله تعالى وعذابه. فيكون فسقه هذا دليلاً على عدم حسن تصرّفه، فمن يلحق الضرر بنفسه التي هي أغلى وأنفس شيء لديه، جدير بإلحاق الضرر بالآخرين من باب أولى.
- (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « لنفسه » وهو الصحيح . لأن الكلام هنا في النظر للنفس لا إلى النفس .
- (٦) قوله حتى يصحّ للأب الفاسق تزويج ابنته الصغيره . أي : يكون ولياً لها في النكاح . وإطلاق هذا الحكم فيه نظر ، فقد اختلف العلماء في جواز كون الفاسق ولياً في النكاح وذلك على قولين :

# القول الأول:

أن عدم الفسق ليس بشرط في ولي النكاح ، فيجوز للفاسق أن يزوّج ابنته الصغيرة ، وينعقد نكاحها بذلك .

#### قال بذلك:

الحنفية: انظر «بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ ـ ٢٤٠ تبيين الحقائق ج ٢ ص ٣٥٦ ، الفتاوى =

<sup>=</sup> والأمير بمجرّد الفسق .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ ، وصحته المسألة .

<sup>(</sup>٢) سواء كانت الولاية إمامه أو قضاء أو إمارة أو شهادة ونحو ذلك .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ «عنده» وهو الصحيح ، لأن الضمير في عنده يعود إلى الشافعي .

= الهندية ج ١ ص ٢٨٤ .

وهو القول الصحيح عند المالكية .

انظر «حاشية الخرشي ج ٣ ص ١٨٧ ، حاشية العدوى ج ٣ ص ١٨٧ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ »

وهو قول للشافعية .

انظر «مغني المحتاج ج ٣ ص ١٥٥ ، المهذّب ج ٢ ص ٣٦ ، نهاية المحتاج ج ٢ ص ٦٤ » . وقول للحناملة .

انظر « الإنصاف ج ٤ ص ٧٤ . المبدع ج ٧ ص ٣٥ . الإفصاح ج ٢ ص ١١٥ . المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .

الأدلة :

أَ ـ قوله تعالى : ﴿ وَأَنِكُوا الأَيامَى مَنكُمَ والصَّالَحِينَ مَنَ عَبَادِكُمُّ وإماثكم إنْ يكونُوا فقراءَ يغنِهِمُ الله من فَضْلِهِ ﴾ من الآية ٣٢ سورة النور .

والآية عامّة لم تفصل بين العدل والفاسق، فهي أمر لجميع المسلمين، فيبقى الأمر على عمومه.

ب ـ أن هذه الولاية ولاية نظر ، والفسق لا يقدح في القدرة على تحصيل النظر ، ولا في الداعي إليه وهو الشفقة . وكذلك لا يقدح في الولاية كالعدل .

انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ » .

والوازع الطبيعي أقوى من الوازع الشرعي .

انظر « نهاية المحتاج ج ٢ ص ٢٣٣ » .

ج - أن الفاسق من أهل الولاية على نفسه ، فيكون من أهل الولاية على غيره ، فهو كما يلي نكاح نفسه يلي نكاح غيره

كالعدل .

انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ ، المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .

د\_ أن سبب الولاية القرابة وشرطها النظر والفاسق قريب ناظر فهو كالعدل .

والولاية حق يستحق بالتعصيب ، ولا يمنع من ذلك الفسق كالميراث والتقدّم في الصلاة على الميت .

انظر « المهذب ج ٢ ص ٣٦ المغني ج ٦ ص ٤٦٦ » .

# القول الثاني :

أن عدم الفسق شرط في صحة ولاية الولي في النكاح فلا تجوز ولاية الفاسق في النكاح سواء فسق بشرب الخمر أو غيرها ، أعلن فسقه أو لم يعلنه .

#### قال بذلك:

بعض المالكيّة: انظر (بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ ، وهو الصحيح لدى الشافعية:

انظر المغني المحتاج ج  $\Upsilon$  ص ١٥٥ ، روضة الطالبين ج  $\Upsilon$  ص ٦٤ ، الغاية القصوى ج  $\Upsilon$  ص  $\Upsilon$   $\Upsilon$  .

والصحيح لدى الحنابله:

انظر  $^{4}$  المغني ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  . الإنصاف ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  . الإفصاح ج  $^{7}$  ص  $^{8}$  .

#### الأدلة:

أ ـ ما رواه البيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : لا نكاح إلا بولي مرشد وشاهدَي عدل .

انظر السنن الكبرى ج ٧ ص ١١٢ ـ شرح السنة ج ٩ ص ٤٥ حديث رقم ٢٢٦٤ ـ سبل السلام ج ٣ ص ١١٨ ، إرواء الغليل ج ٦

ص ٢٥١ وقال إنه ضعيف مرفوعاً ، والصحيح أنه موقوف » . فهذا الأثر صريح في اشتراط أن يكون الولي في النكاح مرشداً والفاسق مخلاف ذلك .

وقد أجاب عن ذلك الحنفية بأن الفاسق مرشد ، لأنه يرشد غيره لوجود آلة الإرشاد ، وهي العقل ، فكان هذا نفياً لولاية المجنون والصغير ونحن نقول بذلك .

انظر « بدائع الصنائع ج ٢ ص ٢٣٩ \_ ٢٤٠ » .

ب\_ أن ولاية النكاح ولاية نظر ، فلا يستبدّ بها الفاسق كولاية المال ، فلا يؤمن مع عدم العدالة أن لا يختار لها الكفء . انظر «بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ ، المغني ج ٢ ص ٣٦ ، المهذب ج ٢ ص ٣٧ » .

ويجاب عن ذلك: بأن الحالة التي بها يختار الأولياء لمولياتهم الكفء غير حالة العدالة. وهي خوف لحوق العار بهم، وهذه موجودة بالطبع وتلك العدالة الأخرى مكتسبه.

انظر « بداية المجتهد ج ٢ ص ١٢ » .

ج ـ أن الولاية من باب الكرامة والفسق سبب الإهانة ، ولا ينبغي أن يكرم من أهان نفسه وأذلها بفسقه .

الترجيح:

من تأمل ما تقدم يتبين أن عدم الفسق ليس شرطاً من الشروط التي يجب توفرها في ولي النكاح .

وذلك لأن التصرفات التي تصدر من الفاسق لا تكون غالباً مخالفة للأمور الشرعيه والأشياء المعتادة ، إلا فيما يتبع فيه هواه ونفسه الأمارة بالسوء ، ويزين له فيه الشيطان مصلحة ظاهرة ، أما الولاية في النكاح فلا مصلحة له فيها هو ، وإنما المصلحة لمولّيته ، وفسقه

الصغيرة والمسطور في كتب (١) الشافعية (رضي الله عنهم) (٢) أن القاضي ينعزل بالفسق ، بخلاف الإمام ، وهو الأصحّ (٣) . والفرق أن في انعزاله (عندنا) (٤) نصب غيره إثارة .....

= لا يمنعه من الشفقة عليها واختيار الكفء المناسب لها . ولم ينقل عن الصحابة والسلف ـ فيما ظهر ـ أنهم منعوا أحداً من ولاية النكاح لفسقه ، مع أن الفسق يوجد في كل عصر وفي كل مكان ، وأمارته ظاهره لا تخفى على أحد .

وقد نقل من الأحكام التي لا يطلع عليها غالباً الشيء الكثير ، ولأن منع الوالد من تزويج ابنته قد يحدث ضرراً أكبر من الضرر المتوقع من إجازة ولايته عليها .

فمنعه من الولاية ربما يسبب قطع الرحم والوقيعة بينه وبين زوج ابنته ، لأنه تزوجها بغير إذنه ورضاه .

وربما سعى لإفساد هذا الزواج وتشتيت هذا الكيان لأن فسقه يدعوه إلى هذا .

فكان القول بجواز ولايته ارتكاباً لأخف الضررين وهو مبدأ مقرر في الشريعة الإسلاميه .

ومن هنا يتضح أن الراجح هو ما ذهب إليه الحنفية وجمهور المالكية ومن وافقهم في عدم اشتراط العدالة في ولي النكاح.

- (۱) انظر ذلك في « نهاية المحتاج ج  $\Lambda$  ص  $\Upsilon \Upsilon \Upsilon$  ، مغني المحتاج ج  $\Upsilon \Upsilon \Lambda$  ص  $\Upsilon \Lambda \Lambda$  .
  - (٢) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .
- (٣) أي: الراجح لدى الشافعية ، كما تقدم قريباً .
   انظر « روضة الطالبين ج ٦ ص ٣١٢ ، مغني المحتاج ج ٤
   ص ٣٨١ » .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ : « ووجوب » وهو =

الفتنة (۱) لما له من الشوكة ، بخلاف القاضي . ثم القاضي إذا ارتشى في حادثة لا ينفذ قضاؤه فيها (۲) وفي فتاوى (۳)

= الصحيح لمناسبته سياق الكلام. وقوله: ووجوب نصب غيره ، لأن الأمة لابد لها من إمام لحراسة الدين وسياسة الدنيا ، فإذا انعزل الإمام بالفسق وجب نصب غيره ممن تتوفّر فيه شروط الإمامة .

الفتنة هنا: الاضطراب وبلبلة الأفكار ومنه قوله تعالى:

﴿ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مَنْهُ ابْتَغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتَغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ مَنَ الآية ٧ سورة آل عمران .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٥٥ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦٧٣ » .

(٢) اي: لا ينفذ قضاؤه في هذه القضية ، وذلك لأن أخذ الرشوة فسق وقد تقدم الكلام عن القاضي إذا طرأ عليه الفسق وهذا الحكم مجمع عليه بين الفقهاء .

فقد صرح الحنفية والمالكيّة بعدم نفاذ حكم آخذ الرشوة .

انظر «بدائع الصنائع ج ۷ ص ۸ ، الفتاوی الهندیة ج ۳ ص ۳۱۱ . الشرح الصغیر ج ۵ ص ۵۰۲ ، بلغة السالك ج ۵ م

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ـ ٣٨١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص 777 » .

وصرح الحنابلة بانعزال من طرأ فسقه وانعزاله دليل على عدم نفاذ حكمه .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٤ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٨١ » . (٣) انظر ذلك في « الفتاوى الخانيّة بهامش الفتاوى الهنديّة ج ٢ ص ٣٦٢ » .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٣) اتفق الفقهاء رحمهم الله تعالى على أن من تولّى القضاء بطريق الرشوة فإن ولايته باطلة ، وأحكامه غير نافذة . لأن من المقطوع به أن القاضي الراشي للحصول على منصب القضاء فاسق ، والفاسق لا يقبل خبره ، فمن باب أولى أن لا يقبل حكمه .

انظر «معين الحكام ص ٩ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١١ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١١ ـ مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٤ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٢٨٨ الإنصاف ج ١١ ص ١٥٧ ، غاية المنتهى ج ٣ ص ٤٠٧ .

- (٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك من سهو الناسخ لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام السابق له .
- (٥) الصحيح أنه ليس فيه أربعة أقوال ، وإنما لمن تتوفر فيه شروط القاضي أربعة أحوال .

فإذا توفرت شروط القاضي في إنسان ما ، فإما أن يكون فريداً في عصره لا تتوفر شروط القاضي في غيره ، أو لا .

فإذا لم تتوفر شروط القاضي في غيره فإن الدخول في القضاء واجب عليه بقول عامة الفقهاء .

انظر: ﴿ البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، بدائع الصنائع ج ٧ =

 <sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: «قاضي خان» وهو أولى لأن فيه زيادة معنى ودلالة على المقصود.

وعامة المشايخ أن التقليد رخصة (١) ، والترك

= ص ٤ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٠٠ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ١٠٠ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ١٣١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٣٧٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٣٧٤ ، العدة ص ٢٦٠ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٥٩ » .

وذلك لأن الناس مضطرون إلى علمه ونظره، فأشبه صاحب الطعام إذا احتاج إليه الناس لا يجوز له منعه عنهم انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٣».

وسيأتي ذلك في كلام المؤلف قريباً .

وأما إذا توفرت شروط القاضي في غيره من الناس فإما أن يكون هو أمثل من غيره أو مساوياً له أو غيره أمثل منه .

فإن كان هو أمثل من غيره فيستحبّ له الدخول في القضاء . وإن كان غيره أمثل منه ، فيكره له الدخول في القضاء .

وإن كان مساوياً لغيره كان مخيّراً بدون كراهة ولا استحباب .

انظر « البحر الرائق ج ٦ ص ٢٧٠ ، معين الحكام ص ٣ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٦ ، المغني ج ٩ ص ٣٥ » .

وذكر في الفتاوى الهنديّة حالة خامسة ، وهي ما إذا كان يعلم من نفسه العجز عن القضاء ، وعدم العدل فيه والإنصاف ، لما يعلم من باطنه من اتباع الهوى . فهو في حقه حرام .

انظر « الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣٠٦ » .

ولكن هذه الحالة لا تدخل في الأحوال الأربعة السابقة ، لأن هذه الحالة فيمن لم تتوفر فيه شروط القضاء .

(١) الرخصة هي اليسر والسهولة .

وفي الشريعة: إباحة التصرف لأمر عارض مع قيام الدليل على =

المنع ـ أو ما ثبت على خلاف دليل شرعي لمعارض راجح .
 انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٠٤ ، معجم لغة الفقهاء
 ص ٢٢١ ، التعريفات ص ٧٥ » .

(۱) العزيمة: واحدة العزائم، وعزائم الله فرائضه التي أوجبها.
انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٥٠ ، معجم لغة الفقهاء
ص ١٣١ ». والعزيمة من أحكام الشرع: ما هو مشروع منه ابتداء
من غير أن يكون متصلاً بعارض. سميت عزيمة: لأنها من حيث
كونها أصلاً مشروعاً في نهاية من الوكادة والقوة حق لله تعالى علينا
بحكم أنه إلهنا ونحن عبيده، وله الأمر يفعل ما يشاء ويحكم ما
يريد.

انظر « أصول السرخسي ج ١ ص ١١٧ » .

وظاهر كلام الإمام أحمد أنه لا يستحب له الدخول في القضاء ، وذلك للأحاديث الواردة في التخويف من تولّي القضاء والتحذير منه ، منها ما رواه الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال : من ولي القضاء أو جعل قاضياً بين الناس فقد ذبح بغير سكبن .

انظر «سنن الترمذي ج ٢ ص ٣٩٣ حديث رقم ١٣٤٠ . وقال : حديث حسن غريب من هذا الوجه : سنن أبي داود باب طلب القضاء ج٣ ص ٢٩٨ ، المستدرك ج ٤ ص ٩١ وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ـ وقال الحافظ في التلخيص : صحيح ج ٤ ص ٩١ .

وقال الصنعاني في سبل السلام ج ٤ ص ١١٦ : « صححه ابن خزيمة وابن حبان « ورواه الدار قطني في سننه كتاب الأقضية ج ٤ ص ٢٠٤ حديث رقم ٦ ـ ٧ » .

أدب (١) القاضي للخصّاف: دخل في القضاء قوم صالحون، واجتنبه قوم صالحون، (وترك الدخول فيه (أصل) (٢) في الدين والدنيا، وهذا إذا كان في البلد قوم يصلحون) (٣) (للقضاء، فإن

= ولأن طريقة السلف الامتناع من القضاء والتوقي عنه .

انظر « المغني ج ٩ ص ٣٥ ـ ٣٦ . العدة ص ٦٢٠ » .

وسيأتي الكلام عن هذه المسألة في أوائل الفصل السابع إن شاء الله تعالى .

(۱) انظر « شرح أدب القاضي للخصاف ج ۱ ص ۱۲۱ » حيث أن الكلام اللاحق حتى قوله : « أثم الكل » نقل من هناك بتصرف .

(٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «أصلح» وهو الأصح. وقوله هنا: « وترك الدخول فيه أصلح في الدين والدنيا » فيه نظر، لأن هذا يوحي بأن من ولي القضاء فقد سهل عليه دينه وألقى بيده إلى التهلكة ورغب عما هو الأفضل.

قال الطرابلسي في معين الحكام ص ٧ ما نصه:

« وهذا غلط فاحش يجب الرجوع عنه والتوبة منه ، والواجب تعظيم هذا المنصب ومعرفة مكانته في الدين ، فبه بعث الرسل وبالقيام به قامت السموات والأرض ، وجعله النبي على من النعم التي يباح الحسد عليها ».

ثم قال « واعلم أن كل ما جاء من الأحاديث التي فيها تخويف ووعيد فإنما هي في حق قضاة الجور والعلماء والجهال الذين يدخلون أنفسهم في هذا المنصب بغير علم »

وسيأتي زيادة بحث في هذا المعنى في أول الفصل السابع إن شاء الله تعالى .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) ولعله من سهو الناسخ لتشابه
 آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام السابق عليه .

لم يكن يدخل ولو كان في البلد قوم يصلحون )(١) ( فامتنع )(٢) واحد منهم لا يأثم (٣) ، وإذا لم يكن (٤) فامتنع يأثم (٥) ، وإذا كان في البلد قوم يصلحون فامتنعوا إن كان السلطان بحيث يفصل الخصومات بنفسه (٦) لا يأثمون (٧) ، وإن كان بحيث لا يفصل يأثمون (٨) ولو ترك الكلّ حتى قلّد جاهل أثم الكلّ (٩) وأما

(۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « إذا امتنع » .

(٣) إلا أن يمتنعوا جميعاً فيأثموا جميعاً ، وذلك لأن القضاء فرض كفاية
 إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقين .

انظر ﴿ الفتاوي الهندية ج ٣ ص ٣١١ » .

(٤) أي : وإذا لم يكن في البلد قوم يصلحون للقضاء إلا واحداً .

(٥) وذلك لكون القضاء في حقه متعيناً .

(٦) أي : إذا كان السلطان يتمكن من القضاء بين الناس ويفصل بينهم بنفسه . لعلمه وعدم انشغاله .

(V) وذلك لكون القضاء فرض كفاية ولم يتعين في حقهم لقيام الإمام به .

انظر ﴿ فتح القدير ج ٥ ص ٤٥٣ ﴾ .

(٨) لكون الفصل في الخصومات في حق الجميع فرض كفاية ، ولم يقم به من يكفي . فهو تضييع لأحكام الله .
 انظر « لسان الحكام ص ٢١٩ » .

(٩) وذلك لأن تقليد الجاهل يؤدي إلى الظلم وعدم إيصال الحقوق إلى أهلها ، وكان بإمكانهم منع مثل هذا الظلم عن المسلمين .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك من سهو الناسخ لتشابه آخر كلمة فيه مع آخر كلمة في الكلام السابق له .

(۱) المحكم: بالضم والتشديد: اسم مفعول بمعنى الحاكم ، وهو من اتفق الخصمان على نصبه حكماً بينهما من غير نصب السلطان له . انظر « المغرب ص ٧٢٥ ـ معجم لغة الفقهاء ص ٤١٣ » .

وقد اتفق الفقهاء \_ رحمهم الله تعالى \_ على جواز التحكيم ومشروعيته ، وذلك لدلالة الكتاب والسنة والإجماع وأفعال الصحابة على ذلك ولكن الخلاف وقع بين الفقهاء في موضوع التحكيم ، وهي الأشياء التي يدخلها التحكيم والتي لا يدخلها ، وسيأتي قريباً بيان شيء من ذلك ، إن شاء الله تعالى .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٢٤ ـ الشرح الصغير ج ٥ ص ٥١١ ـ مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ـ الإنصاف ج ١١ ص ١٩٨ » .

- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « فشرط » .
- (٣) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (٤) اختلف العلماء رحمهم الله تعالى في موضوع التحكيم أو في الأشياء التي يجوز للمحكم الحكم فيها بين الناس. وذلك أن الحقوق نوعان:

أولهما: الحقوق الخالصة لله تعالى ، وهي الحقوق العامة كحد الزنا والشرب ونحوها ، فلم أر كلاماً للفقهاء في جواز التحكيم فيها . وعدم جواز التحكيم فيها هو الصحيح ، لأن حكم المحكم لا يلزم إلا برضى طرفي الخصومة بالمحكم وأحد طرفي الخصومة في الحقوق الخالصة لله تعالى هو الأمة بكاملها ، ولا سبيل إلى رضاها بالمحكم إلا عن طريق رضا ولي الأمر بصفته نائباً عنها . وإذا فوض ولي الأمر الحكم في مسألة بين اثنين إلى أحد فهو قاض وليس بحكم ، لذا فإن النظر في الحدود الخالصة لله تعالى من اختصاص =

القاضي فقط وما يرد من كلام بعض الفقهاء ، أن التحكيم جائز في كل شيء إنما قصد به ما يقع فيه الخصومة بين الأفراد بدليل قول أغلب الفقهاء عند الكلام على التحكيم : وإذا حكم خصمان وقولهم : يجوز أن يحكم الخصمان رجلاً ، وقولهم : وإذا تحاكم رجلان إلى رجل ونحو ذلك .

انظر فيما تقدم «البحر الراثق ج ٧ ص ٢٥ ـ الشرح الصغير ج ٥ ص ٥١٠ ـ روضــة الطــالبيــن ج ١١ ص ١٢١ ـ الإنصـــاف ج ١١ ص ١٩٨ » .

وثانيهما الحقوق التي يقع فيها النزاع بين الأفراد من الأموال والحدود التي للأفراد حق فيها ، والقصاص والطلاق والنكاح ونحوها مما سوى الحدود الخالصة لله تعالى ، وهذه الحقوق اختلف العلماء في جواز حكم المحكم فيها : على ثلاثة أقوال : المقول الأول :

يجوز للمحكّم أن يحكم في كل شيء مما يقع فيه النزاع بين الأفراد من الحقوق والحدود والنكاح والطلاق واللعان وغيرها .

قال بذلك:

بعض الحنفية : انظر « الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٩٧ » .

وجمهور الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٨ ـ ٣٧٩ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

وجمهور الحنابلة : انظر : «الإنصاف ج ١١ ص ١٩٧ ، المغني ج ٩ ص ١٠٧ ـ ١٠٨ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٧ » .

وذلك: قياساً على وجوب تنفيذ حكم القاضي إذ لا فرق بين المحكم والقاضي مقلَّد من قبل المحكم والقاضي مقلَّد من قبل الإمام بوصفه نائباً عن الأمة يحكم للأمة وعليها، واختصاصه

يختلف بحسب ما قيد به . والمحكم مقلّد من قبل الأفراد أنفسهم ، ولا يحكم إلا على من حكّمه أو لمن حكّمه ، وذلك فيما حكّم فيه فالفرق بين المحكّم والقاضي لا أثر له في موضوع التحكيم ، وإنما المعول عليه في موضوع التحكيم أن ينظر إلى صلاحيّة المقلّد للمحكّم هل يملك ذلك الحقّ أم لا . فإذا كان يملك ذلك . كالحقوق الماليّة ونحوها . فحكم المحكّم جائز وإذا كان لا يملك ذلك كالحدود الخالصة لله أو الحقوق الخاصة بالغير فحكم المحكّم غير نافذ في ذلك .

القول الثاني :

أن حكم المحكم جائز في كل ما يقع فيه النزاع بين الأفراد ما عدا الحدود والقصاص وما يتعدى فيه الحكم إلى غير المتخاصمين . وذلك كالأموال والنكاح والطلاق والعتق ونحوها ، قال بذلك جمهور الحنفية .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٢٦ ـ، تبيين الحقائق ج ٤ ص ٩٣ ، الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٣٩٧ » .

ولم يعتبر الحنفية النكاح والطلاق والعتاق من حقوق الله تعالى أو من الحقوق التي يتعدّى فيها الحكم إلى غير المتخاصمين كما قال المالكية .

القول الثالث:

أن حكم المحكم لا يجوز إلا في الأموال ، أو ما في معناها فقط على ألا يتعدّى الحكم إلى غير المتخاصمين ، فلا يجوز في النكاح والطلاق واللعان والقذف والقصاص . ونحوها . قال بذلك : المالكية :

انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥١١ ـ ٥١٢ ، التاج والإكليل ج ٦

ص ١١٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٦ » .

وقال به بعض الشافعية :

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٠ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

وقال به القاضي من الحنابلة :

انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٧ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٧ » وذلك لأن ولاية المحكم مقتصرة على من ولاه ورضي بحكمه فقط . والمحكم مولى من قبل الأفراد . ولا يخلُص الحقّ للأفراد إلا في الأموال وما في معناها فقط .

وأما الحكم بالدية في قتل الخطأ على العاقلة فلا يجوز لعدم رضاء العاقلة بحكم المحكم .

وكذلك الحكم في الطلاق والعتاق ففيهما حق لله تعالى ، إذ لا يجوز أن تبقى المطلقة البائن في العصمة ، ولا أن يرد العتيق إلى الرقّ وإن رضى .

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٤٤ » .

ويجاب عن ذلك :

بأن الرضا لم يقع على الرد إلى العتق ، أو بقاء المطلقة في العصمة ، وإنما الرضا في اختيار المحكم فقط دون أن يعلم ماذا سيحكم به واختياره مشابه لاختيار القاضي . بل الرضا به أقوى من الرضا بالقاضي ، لأن المحكم مولّى من قبل المتخاصمين أنفسهم . بينما القاضي مولى من قبل الإمام بصفته وكيلًا عن الأمة .

# الترجيع :

من تأمل ما تقدم يظهر ـ والله أعلم ـ أن الراجح هو أن المحكّم يجوز له الحكم في كل ما تنازع فيه الأفراد ، ورضياه حكماً فيه من

الحقوق الخالصة لهم ، وحقوقهم في الحدود التي لهم فيها حق . والقصاص والنكاح والطلاق والعتق ونحوها . وذلك لأن كل ما تقدم فيه حقوق للأفراد ، وحقوق الأفراد يقع فيها النزاع والمشاحة . وإن كان في بعضها حق لله تعالى ، لكن حقوق الأفراد يقع فيها من النزاع والمشاحة ما لا يكون مثله في حقوق الله تعالى . وحقوق الله تعالى تتبع حقوق الأفراد ثبوتاً وعدماً في الغالب .

وإن كان في بعض ما تقدم \_كاللعان \_ حكم على غير المتخاصمين ، فإنما يشمل نفي نسب الولد من أبيه . ولكن الوالد يتصرف بشؤون ابنه ، فالولد لأبيه ، فقد روى أبو داود في سننه عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه أن رجلاً أتى النبي على فقال : يا رسول الله ؛ إن لي مالاً وولداً ، وإن والدي يحتاج مالي . قال : أنت ومالك لأبيك ، إن أولادكم من أطيب كسبكم ، فكلوا من كسب أولادكم .

انظر « سنن أبي داود ج ٣ ص ٢٨٩ باب في الرجل يأكل من مال ولده حديث رقم ٣٥٣٠ ـ شرح السنة ج ٩ ص ٣٢٩ ـ مختصر المنذري ج ٥ ص ١٨٣ ـ وقال : رجال إسناده ثقات » .

ثم إن الوالد يقوم مقام ابنه غير البالغ في جميع الأمور الشرعية ، وبدون ولاية من القاضي عليه . فتنازله عن إصابات ابنه مثلاً ملزم للابن بعد بلوغه لا يملك الرجوع عن تنازل والده وتزويجه له في الصغر ملزم له دون أن يكون له خيار في الكبر كما سيأتي في ص ٨٣٩» فما الذي يمنع من أن يكون حكم المحكم نافذاً على الولد الصغير إذا رضي الوالد بحكمه ، مع أن حكم القاضي نافذ عليه ووالده لم يرض به ، بل رضى به نائبه وهو الإمام . لكن ينبغي في ترجيح هذا القول أن لا يشمل جواز الحكم على العاقلة بدية الخطأ

- = ونحو ذلك لأن العاقلة لم ترض بحكم المحكّم ، ولم يرض بحكمه ناتبها الذي هو الإمام ، فليس للمحكّم ولاية شرعية على العاقلة . ولهذا ـ فإن المحكّم كالقاضي في كل شيء إلا أن المحكم لا يحكم في الحدود الخالصة لله تعالى ، ولا يحكم على العاقلة في دية الخطأ ونحو ذلك .
- (۱) الحدود : جمع حدّ وهو في اللغة المنع ، والفاصل بين الشيئين ، وحدود الله تعالى :

﴿ تَلُكَ حَدُودُ الله فلا تَقْرَبُوهَا كَذَلُكَ يَبَيِّنَ اللهَ آيَاتِهِ لَلنَاسَ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ ﴾ سورة البقرة آية ١٨٧ .

وحدود الله تعالى أيضاً: ما حده وقدّره ، فلا يجوز أن يتعدّى كالمواريث المعيّنة ، وتزوج الأربع ، ونحو ذلك مما حده الشرع ، فلا يجوز فيه الزيادة ولا النقصان . ومنه قوله تعالى :

﴿ تلك حدودُ الله فلا تَعْتَدوها ومن يتعَدَّ حُدودَ الله فأولئك همُ الظالمون ﴾ سورة البقرة آية ٢٢٩ .

والحدود في الشرع : عقوبات مقدرة وجبت حقاً لله تعالى أو حقّه الغالب ، وذلك مثل :

حد الزنا ، والشرب ، والحرابة ، والقذف .

انظر « المطلع ص ٣٧٠ ـ التعريفات ص ٥٧ » .

(۲) القصاص : مأخوذ من القص وهو القطع أو تتبع الأثر .
 انظر « المغرب ص ۳۸۵ » .

والقصاص : أن يفعل بالإنسان مثل ما فعله هو من قتل أو قطع أو ضرب أو جرح . أو : هو المماثلة بين العقوبة والجناية .

انظر « لسان العرب المحيط ج ٣ ص ١٠٣ ، معجم لغة الفقهاء ص ٣٦٤ ، القصاص في النفس ص ١٣ ـ أنيس الفقهاء ص ٢٩٢ » . ودية ( دم ) (۱) خطأ على العاقلة (۲) ويسمع الحجة (۳) ويقضي بالنكول (٤) .....

(١) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٢) العاقلة : صفة موصوف محذوف ، أي : الجماعة العاقلة يقال : عقل القتيل فهو عاقل : إذا غرم ديته .

والجماعة عاقلة ، وسميت بذلك لأن الإبل تجمع فتعقل بفناء أولياء المقتول ، أي : تشد في عقلها لتسلم إليهم ويقبضوها . ولذلك سميت الدية عقلاً ، وقيل : سميت بذلك لإعطائها العقل الذي هو الدية ، وقيل : سميت بذلك لكونهم يمنعون عن القتال . وقيل : لأنهم يمنعون من يحملونها عنه من الجناية لعلمهم بحملها . وعاقلة الرجل : هم عصبته والقرابة من جهة الأب الذين يشتركون

انظر « المعجم الوسيط ج ٢ ص ٦١٧ \_ المطلع ص ٣٦٨ » .

في دفع الدية الواجبة عليهم .

(٣) الحجّة بالضم: المقصود بها الدليل والبرهان، وتطلق الحجة ويقصد بها صكّ التملك، لأنه دليل على التملّك، وتطلق الحجة على العالم الثبت.

والحجّة عند المحدثين: من أحاط علمه بثلاثمئة ألف حديث متناً وإسناداً ، وبأحوال رواته جرحاً وتعديلاً وتأريخاً . والمقصود بها في كلام المؤلف: كل ما أبان الحقّ أو دلّ عليه بأي نوع من أنواع البينات التي سيرد ذكرها في كلامه .

انظر «مختبار الصحباج ص ١٢٣، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٥٧، معجم لغة الفقهاء ص ١٧٥ ـ القاموس المحيط ج ١ ص ١٨٢».

(٤) النكول بالضم: مصدر نكل ، أي : نكص وجبن أو رجع عن شيء قاله ، أو عن يمين تعين عليه أو عن شهادة أرادها .

# والإقرار(١) ولا يحكم لأصوله وفروعه وزوجته ........

= والناكل: هو الضعيف الجبان.

انظر «القاموس المحيط ج ٤ ص ٦٠ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٥٣ ، مختار الصحاح ص ٦٧٩ » .

والمقصود بالنكول هنا الامتناع عن أداء اليمين من قبل من توجهت عليه في مجلس الحكم .

انظر «المطلع ص ٢٧٩ ـ معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٨ ـ مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٧٨ .

(١) الإقرار : مشتق من القرار وهو ما كان متزلزلاً .

والإقرار: هو الاعتراف، يقال: أقر بالشيء يقرّ إقراراً: إذا اعترف به فهو مقرّ والشيء مُقَرُّ به .

انظر « القاموس المحيط ج ٢ ص ١١٦ ، المطلع ص ٤١٤ » .

والإقرار شرعاً هو : إخبار عن ثبوت حق الغير على نفسه .

انظر «أنيس الفقهاء ص ٢٤٣ ، المطلع ص ٤١٤ ، التعريفات ص ٢١ ».

والإقرار هو أول الأشياء التي يعتمد عليها القاضي أو المحكم في قضائه . إذ هو حجّة على المقر إذا كان مكلفاً ، لأن المقر ولي أمر نفسه ، فلا ولاية لغيره عليه ، واحتمال الكذب في الإقرار هو أقل احتمالات الكذب في غيره من البيّنات والحجج .

ومن أدلة حجّية الإقرار :

أ ـ قوله تعالى :

﴿ وَلٰيُمْلِلِ الذي عَلَيهِ الحقُّ وليتَّقِ اللهِ ربَّهُ ولاَ يبخَسْ منهُ شيئاً ﴾ سورة البقرة آية ٢٨٢ .

ب\_ ما رواه مسلم في صحيحه عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال : « جاء ماعز بن مالك إلى النبي ﷺ ، فقال : يا رسول الله \_

كالقاضي (١) ثم القاضي تتأقت (٢) و لايته وتتقيد باعتبار الزمان (٣) و المكان (٤)

= طهرني ، فقال : ويحك ارجع فاستغفر الله وتب ، قال : فرجع غير بعيد . ثم جاء فقال : يا رسول الله طهرني ، فقال النبي على مثل ذلك ، حتى إذا كانت الرابعة قال له رسول الله على : فيم أطهرك ؟ فقال : من الزنا ، فسأل رسول الله على : أبه جنون ؟ فأخبر أنه ليس بمجنون ، فقال : أشرب خمراً ؟ فقام رجل فاستنكهه فلم يجد منه ربح خمر ، قال : فقال رسول الله على : أزنيت ؟ فقال : نعم ، فأمر به فرجم » . . . الخ الحديث طويل . انظر صحيح مسلم ج ٥ ص ١١٩ .

فالنبي ﷺ قد أمر برجم ماعز لما أقرّ على نفسه بالزنا. وهذا الحديث من أقوى الأدلّة على مشروعية الأخذ بالإقرار ، والحكم بموجبه حتى في الحدود التي تدرأ بالشبهات .

ولما كان الإقرار حجّةً في الحدود التي تدرأ بالشبهة ، كان ذلك دليلًا على أن الإقرار حجة فيما لا يندرىء بالشبهة بطريق الأولى .

- (١) سيأتي زيادة كلام عن المحكم في أوائل الفصل الثامن ص «٩٥٤» . (٢) تتأقت ، أي : يُجعل لها وقت معين ومدة تنتهي فيها الولاية
- بانقضائها . (٣) الزمان : متجدّد معلوم يقدر به متجدّد آخر موهوم ، كما يقال :
- (٣) الزمان : متجدّد معلوم يقدر به متجدّد اخر موهوم ، كما يقال : آتيك عند للوع الشمس . فإن طلوع الشمس معلوم ومجيئه موهوم . فإذا قرن ذلك الموهوم بذلك المعلوم زال الإيهام .

انظر « التعريفات ص ۷۷ » .

وتقييد القضاء بالزمان . كأن يقول : وليتك القضاء سنة أو شهراً أو نحو ذلك .

(٤) المكان : هو البلد أو المصر الذي يتولَّى القاضي فيه القضاء ، وتقييد =

والحوادث (۱) ، فإذا جعل السلطان قاضياً مدة كذا ينعزل بمضي تلك المدة (۲) ، وليس لقاضي بلد أو خطة (۳) أن يقضي في غيرها (و) (3) من ثم نشأ خلاف بين أبي يوسف ومحمد (رحمهما الله تعالى) (٥) في : هل (العبرة) (١) في الإعداء (٧) بخطة (٨) المدعي أو المدعى عليه (٩) ، قال : الأول بالأول وقال : الثاني

انظر «فتح القديرج ٥ ص ٤٥٥ ، الشرح الصغيرج ٥ ص ٥٥٩ ، الشرح الصغيرج ٥ ص ٥٥٩ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٥٥٩ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ ، المغنى ج ٩ ص ١٠٤ ، المغنى ج ٩ ص ١٠٤ .

- (٣) الخطّة: المكان الخاص: وهي جهة المدينة. أو الحيّ. انظر
   « القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٥٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٤٤ » .
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث لم يرد في الأصل .
    - (٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
    - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « المعتبر » .
- (٧) الإعداء بكسر الهمزه الأولى: الإعانة على الخصم والمراد به هنا إحضار الخصم كما فسره «محمد الجارم في المجاني الزهرية على الفواكه البدرية ص ٧٦».
  - (A) أي : مكان إقامة المدعي أو المدعى عليه .
- (9) سيأتي تعريف المدعي والمدعى عليه في كلام المؤلف ص (9)

<sup>=</sup> القضاء بالمكان كأن يقول: ولّيتك قضاء المدينة مثلاً.

<sup>(</sup>١) الحوادث : هي موضوع القضاء ، كأن يقول : ولّيتك القضاء في النكاح ، أو : في الحدود ، أو : في الأموال ونحو ذلك .

 <sup>(</sup>۲) جواز تحدید ولایة القاضی زماناً ومکاناً ونوعاً حکم متفق علیه بین
 الفقهاء رحمهم الله تعالى .

بالثاني . قالوا : وعليه الفتوى<sup>(١)</sup> .

أوائل الفصل الثالث .

(١) أي أن قول محمد بن الحسن هو المفتى به في المذهب الحنفي .

انظر « الفواكه البدرية ص ٧٦ لسان الحكام ص ٢٢٢ - جامع الفصوليين ج ١ ص ٢١ » .

وقد اختلف العلماء في مكان إقامة الدعوى إذا كان المدّعي في بلد غير البلد الذي فيه المدّعى عليه ، واختلفت الولاية بأن كان لكل بلد قاض ، هل تقام الدّعوى في بلد المدّعي أو في بلد المدّعى عليه ؟ اختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال :

## القول الأول :

أن الدعوى تقام في بلد المدعى عليه الذي يقيم فيه ولا يُلزم بالحضور إلى مكان إقامة الدعوى إذا كان في بلده قاض .

قال بذلك:

جمهور الحنفية: انظر «مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٥١ ، فتاوى قاضي خان ج ٢ ص ٣٦٣ ، الفواكه البدريّة ص ٧٦ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٤٤٦ » .

وقال به جمهور المالكية: انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٦، الشرح الصغير ج ٥ ص ١٦٤، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٤، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٤٦».

وقال به الشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٩٥ » . وقال به الحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ٦٢ ـ شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٨٠ ـ الإفصاح ج ٢ ص ٣٥١ » .

وذلك لأن الأصل براءة ذمة المدّعَى عليه . ومن كان كذلك فهو أولى بعدم الكلفة ، ولأن المدّعى عليه يريد الدفع عن نفسه والمدّعي يريد أن يوجب عليه الأخذ بالمطالبة ، ومن طلب السلامة فهو أولى =

بالنظر ممن طلب ضدها .

انظر « المجانى الزهرية على الفواكه البدرية ص ٧٦ » .

## القول الثاني:

أن الدعوى تقام في بلد المدعي .

قال بذلك:

القاضي أبو يوسف من الحنفية : انظر المراجع السابقة للحنفية . وذلك لأن المدعى منشىء للخصومة .

ويجاب عن ذلك بأنه ليس في إنشاء المدعي للخصومة دليل على وجوب حضور المدعى عليه إلى بلد المدعي .

### القول الثالث:

أن الدعوى إذا كانت في عقار فإن الدعوى تقام في البلد الذي يوجد به المدّعي به .

#### قال بذلك:

ابن الماجشون من المالكية : انظر مراجع المالكية السابقة .

وذلك لإمكان تعيين المدعي به والاطلاع عليه . ويجاب عن ذلك بأنه بالإمكان وصف العقار بما يجعله كالمشاهد بالعين . أو أن يستعين القاضي بمن يثق به للوقوف على العقار وإفادته عما يحتاج إليه .

## الترجيح :

في النظر فيما تقدّم تتبين قوة قول جمهور العلماء ورجحانه ، وهو أن الدعوى تقام في بلد المدعى عليه ولا يكلف الحضور أو الانتقال إلى غير بلده إذا كان في بلده قاض ، وهذا هو الذي عليه العمل عند القضاة قديماً وحديثاً ، وذلك لأن الأصل براءة ذمّة المدعى عليه وجانبه أرجح من جانب المدعى ، ولأنه لو وجب عليه =

فإذا كان المدعي في خطة قاض لا يكون ( لذلك ) (١) القاضي طلب غريمه (٢) وهو من أهل خطة قاض آخر . ( أقول ) (٣) : الظاهر أن الحكم المذكور (٤) مقصور على ما إذا اختلفت الولاية بأن كان كل قاض على محلّه (٥) ، كما هو فرض (٦) المسألة ، أما إذا كانت الولاية .

الحضور إلى بلد المدعي بمجرد دعواه لتضرر بذلك كثير من المسلمين. فليس بين أحد من الناس وبين إيقاع الضرر بغيره وتكلفته السفر والانتقال وترك أعماله وتعطل مصالحه إلا مجرد دعوى مدّع لا يُعلم: هل هو صادق فيها أم لا؟ فكان القول بأن الدعوى تقام في بلد المدّعى عليه سداً لهذا الباب، وحفظاً لكرامة المسلمين، وصيانة لهم من عبث العابثين.

وكذلك الحكم فيما إذا ولي كل قاض على ناحية من نواحي المدينة الواحدة ، فالدعوى تقام في ناحية المدعى عليه .

انظر « الفتاوي الهنديّة ج ٣ ص ٤٤٦ » .

- (۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ذلك » .
- (٢) غريمه: أي: المدّعي عليه، والغريم يطّلق على الدائن والمديون. انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٥٦ ».
  - (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « قلت » .
    - (٤) وهو الخلاف في مكان إقامة الدعوى .
      - (٥) المحلة: تجمع على محال.
- وهي: المكان الخاص أو جماعة بيوت الناس أو منزل القوم . انظر «لسان العرب ج ١ ص ٧٠٣ ، القاموس المحيط ج ٣ ص ٣٥٩ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ١٩٤ » .
- (٦) أي: كما هو تصور المسألة ، أو كما هو مفترض أن تكون المسألة .

# ( للقاضيين )<sup>(۱)</sup> على السواء في بلدة ( واحدة )<sup>(۲)</sup> ؛ . . . . . . . .

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ « لقاضيين » .
- (٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) جيث لم يرد في الأصل . وهذا الذي ذكره المؤلف في قوله : « أما إذا كانت الولاية لقاضيين على السواء في بلدة واحدة » يدل على جواز تولّي قاضيين قضاء بلد واحد مطلقاً وهذه المسألة لها حالات ، وفي بعضها خلاف بين العلماء . فإذا عين ولي الأمر لبلد ما أكثر من قاض فله ثلاث حالات : الحالة الأولى :

أن يولّى كل واحد من القاضيين ، أو من القضاة ناحية من نواحي البلد ينظر في جميع القضايا المتعلقة بتلك الناحية وسكانها . الحالة الثانية :

أن يولّي كل واحد من القاضيين ، أو من القضاة قضاء نوع من القضايا كأن يكون واحد منهم مختصاً في القضاء في الأنكحة ، والآخر في العقارات ، والثالث في الجزاءات ونحوها .

وهاتان الحالتان جائزتان في قول جمهور العلماء . انظر « جامع الفصوليين ج ١ ص ٢٦ ـ الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٤٤٦ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٤ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢٠ ـ نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٧٩ ـ المغني ج ٩ ص ١٠٥ ـ المبسدع ج ١٠ ص ١٥ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٦٨ » .

ولم أقف على ما يدل على عدم جواز ذلك إلا قول في مذهب الحنابلة ذكره المرداوي في الإنصاف ج ١١ ص ١٦٨ حيث قال « وقيل : إن اتحد عملهما أو الزمن أو المحل لم يجز وإلا جاز » وهذا رأي ضعيف لا يخدم المصلحة العامة . والأخذ به يوقع الأمة في الحرج فقد تكثر القضايا والخصومات وتتعقد الأمور والمعاملات =

كما في زماننا ولا يستطيع قاض واحد أن يقوم بجميع الأعمال المتعلقة بولايته لذا فما ذهب إليه جمهور العلماء من جواز تولية قاضيين في بلد واحد إذا اختلف اختصاص كل واحد منهما مكاناً أو نوعاً أقوى وأرجح ، وهو الذي عليه العمل قديماً وحديثاً ولا يستقيم حال المسلمين اليوم بغير القول به .

الحالة الثالثة:

أن يولَّى قاضيان فأكثر عملاً واحداً في بلد واحد على السواء ، فيكون كل قاض عام النظر في جميع نواحي البلد وفي كافة القضايا المتعلَّقة بسكانه . وهذه الحالة لها صورتان .

فإما أن يشترط اجتماعهما على الحكم ، وعدم انفراد أحدهما فيه ، وهو ما يسمى بالقضاء المشترك . وإما أن لا يشترط اجتماعهما على الحكم ، فيحكم كل واحد منهما وحده مستقلاً عن الآخر . وتفصيل ذلك في ما يأتي .

الصورة الأولَى :

أن يشترط اجتماعهما على الحكم وعدم انفراد أحدهما فيه، وإن حكم أحدهما وحده يكون حكمه غير نافذ . وقد اختلف العلماء في جواز ذلك على قولين :

القول الأول: أن تعيين قاضيين في بلد واحد بشرط اجتماعهما على الحكم لا يجوز .

قال بذلك :

المالكية : انظر « حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٤ ـ تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ـ بداية المجتهدج ٢ ص ٤٦٠ » .

وقال به الشافعية : انظر «نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣١ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ » .

وهو قول للحنابلة اختاره أبو الخطاب : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ ، المبدع ج ١٠ ص ١٥ .

استدل جمهور العلماء على قولهم هذا بأن التقليد على هذه الصورة يؤدي إلى إيقاف الخصومات ، لأن القاضيين يختلفان في الاجتهاد ويرى أحدهما ما لا يرى الآخر ، وفي ذلك مفسده يجب رفعها ولا ترتفع إلا بالقول بعدم الجواز

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ١٩ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ـ المغني ج ٤ ص ١٠٥ » .

وأجيب عن هذا بأن هذا نوع من التقييد الذي يملكه ولي الأمر بما يرى من وجوه المصلحة . أما المفسدة المذكورة فلا وجود لها ، لأنه عند الاختلاف يرفع الأمر إلى من هو أعلى منهما ليفصل فيه .

انظر « نظام القضاء في الإسلام ص ٩٥ » .

ويجاب عن ذلك : بأن المفسدة المتوقعة عند من ينظر في القضية ابتداء تحصل كذلك عند القضاة الذين هم أعلى .

كما أجيب عن دليل الجمهور كذلك بأنه يمكن أن يقال: إنه إذا اشترط عند التعدد أن يكونوا ثلاثة أو خمسة ، وأجاز ولي الأمر عند الاختلاف الأخذ برأي الأغلبية ، فإن ذلك لا يؤدي إلى عدم الحكم ولا إلى تعطل القضاء ، لأن ولي الأمر حين ينص على الأخذ برأي الأغلبية تكون الأقلية معزولة عن الحكم .

انظر ( المرجع السابق ) .

ويجاب عن ذلك بأن الآراء والاجتهادات ليست مقصورة على رأيين فقط حتى يمكن أن يقال: إنهم إن كانوا ثلاثة أو خمسة فيؤخذ برأي الأغلبية ، فإن الآراء قد تتعدد بتعدّد القضاة .

القول الثاني: أن تعدِّد القضاة في نظر قضية واحدة مشتركين لا

يستقل أحدهم بالحكم فيها عن الآخر جائز .

قال بذلك:

الحنفية : انظر « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١٧ » .

فقد ورد في الفتاوى الهندية « السلطان إذا قلد قضاء ناحية إلى رجلين فقضى أحدهما لا يجوز كالوكيلين » .

وهو قول للحنابلة: انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ ». وذلك لأن اشتراك عدد من القضاة في نظر قضية واحدة يكون استكمالاً لما عساه يكون من نقص في الكفاية أو في قدرة البشر

انظر « نظام القضاء في الإسلام ص ٩٥ » .

ويجاب عن ذلك بأن الضرر المتوقع والناتج عن تعيين قاضيين أو أكثر على هذا النحو أكثر من النفع المتوقع من إجازته، ودفع المفاسد مقدّم على جلب المصالح في الشريعة الإسلامية .

# الترجيع .

بتأمل قول جمهور العلماء واستدلالهم وإجابتهم على الاعتراضات الواردة على قولهم يتبين رجحان ما ذهبوا إليه من عدم إجازة اشتراك أكثر من قاض في نظر قضية واحدة ، وذلك لأن القاضي مأمور بأن يحكم بما يدين الله به وما يوصله إليه اجتهاده . واجتهاد القضاة يختلف فيؤدي اشتراكهم في الحكم إلى أحد شيئين :

إما أن يحكم القاضي بما يخالف اجتهاده وبغير ما يدين الله به مجاراة للقضاة المشتركين معه ومجاملة لهم ، وخاصة إذا كان فيهم من يكبره سناً ويفوقه بالعلم والحبره .

وإما أن يتمسّك كل قاض برأيه الذي يدين الله به . وقلّ أن يتّفق رأيان اتفاقاً تاماً وخاصة في مسائل التعزير التي يدخلها الاجتهاد . ويؤدي ذلك إلى إيقاف الأحكام وتعطّل الخصومات ، وهذا مما لا

يأتي به الإسلام .

وقد يقال إن العمل ماض على هذا ، ولم يؤد ذلك إلى إيقاف الأحكام ، ولم يكن له أثر في تعطل الخصومات لكون القضاة في الغالب يتفقون على الحكم ولا يصدر إلا عن قناعة تامّة منهم .

وأقول: إن دعوى صدور الحكم بالإجماع عن قناعة تامة من الجميع فيه نظر ، لأنه لا بد أن يكون في نفس أحد القضاة شيء من الرغبة في الإضافة أو الحذف أو الزيادة أو النقصان أو الاعتراض ، ويُخفي ذلك لمعارض راجع عنده .

ويتّضح اختلاف الآراء فيما لو طلب من كل قاض بعد المشاورة وتداول الآراء أن يصدر حكماً في القضية ، يصدره مكتوباً بمعزل عن القضاة الآخرين حيث يظهر اختلاف الآراء حينتذ .

وأرى أنه يمكن الجمع بين قولي العلماء للاستفادة من المصالح الموجودة في كل قول . بحيث يمكن الاستفادة من اشتراك الآراء والمشاورة وألا يحكم كل إنسان إلا بما يدين الله تعالى به ويعتقده ، فيقال : تحال المعاملة التي بها دعوى ويحتاج النظر فيها إلى أكثر من قاض إلى قاض فرد ، ويكون معلوماً من سيقوم بالاشتراك معه في نظرها . فإن اتفقت آراؤهم على حكم واحد فيصدر الحكم باسمهم جميعاً ، وإن اختلفوا في الآراء فيحكم بها القاضي الذي أحيلت عليه الدعوى وحده ، ويكون هو قد استعرض آراء القضاة الآخرين وسمعها واستفاد منها . ويكون ما يحكم به هو القول الراجح عنده ، وهو ما يدين الله به ، وفي ذلك مجال لسرعة إنجاز الراجح عنده ، وهو ما يدين الله به ، وفي ذلك مجال لسرعة إنجاز الأعمال وعدم تعطل الخصومات وإيقاف الأحكام بسبب التواكل واختلاف الآراء ووجهات النظر . وفيه إشعار للقاضي بالمسؤولية وشحذ لهمته ، وحت له على طلب الحق والتعمّق في البحث

والتمحيص ، والله سبحانه أعلم .

الصورة الثانية

ألا يشترط اجتماعهما على الحكم بل يحكم كل قاض بما يعرض عليه من قضايا باستقلال تام . وقد اختلف العلماء في جواز ذلك على قولين :

القول الأول: أن تولية قاضيين أو أكثر في بلد واحد بشرط استقلال كل واحد بالقضاء فيما يعرض عليه جائز . سواء كان التعيين في وقت واحد أو كان في وقتين مختلفين

قال بدلك:

الحنفية : انظر ( مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٥١ ، الفتاوى الهندية : ج ٣ ص ١١٧ ـ ١٤٤٧ .

والمالكية : انظر « حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ج ؟ ص ١٣٤ » .

وهو الصحيح من قولي الشافعية :

انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٣٨١ ، الأحكام السلطانية ص ٣٨٠ .

والصحيح لدى الحنابلة: انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ ، الأحكام السلطانية ص ٦٩ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٦٨ ، المبدع ج ١٠٠ ص ١٥٠ ».

الأدلة :

استدلّ الجمهور على قولهم هذا بما يأتِي :

أ ـ أن القاضي وكيل عن الإمام . ويجوز للموكل أن يوكل عنه وكيلين أو أكثر في موضوع واحد ، فالمقصود من القضاء فصل

الحكومات ، وهو يتحقق من الاثنين كما يتحقق من الواحد .

ب أن الحكمة من التعدد تخفيف الأعباء عن كاهل القضاة تمكيناً لهم من أداء واجباتهم على الوجه الأكمل .

انظر ( مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ) .

ج ـ ولأنه يجوز لكل من الإمام والقاضي أن يستخلف في البلد الذي هو فيه خليفتين ، فجاز أن يكون فيها قاضيان أصليان .

انظر ﴿ المغني ج ٩ ص ١٠٦ ﴾ .

القول الثاني: أن تولية قاضيين أو أكثر في بلد واحد لا يجوز حتى ولو شرط استقلال كل وإحد منهما بالقضاء .

قال بذلك:

بعض الشافعية: انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ ـ مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٠ ـ نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣١ ».

وأبو الخطاب من الحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٥ » .

#### الأدلّة:

استدلّ أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ ـ أن تولية قاضيين في بلد واحد يؤدي إلى إيقاف إنهاء الخصومات لأنهما يختلفان في الاجتهاد ، ويرى أحدهما ما لا يرى الآخر .

انظر «المرجع السابق».

وأجيب عن ذلك : أن كل قاض يحكم فيما عرض عليه باجتهاده وليس للقاضي الآخر اعتراض عليه ولا نظر له في عمله .

انظر « المرجع السابق ص ١٠٦ » .

ب ـ أن ذلك يفضي إلى تجاذب الخصوم واختلافهم على من تكون خصومتهم إليه .

انظر « الأحكام السلطانية للماوردي ص ٧٣ . الأحكام السلطانية لأبي يعلى ص ٦٩ .

ويجاب عن ذلك بأنه في الإمكان وضع نظام يتم بواسطته إحالة المتخاصمين إلى القضاة بطريقة منتظمة ينتهي بها هذا الضرر المتوقع . كما سيأتي تفصيله قريباً .

# الترجيع:

إنّ تشابك العلاقات بين الأفراد ، وكثرة التعامل بين الناس ، وقلة الوازع الديني الذي ينشأ عنه كثرة الخلافات والمنازعات ، وتكثر بسببه الحاجة إلى القضاء وذلك في مثل زماننا ؛ يحتم القول بأن ما ذهب إليه جمهور العلماء من جواز نصب قاضيين في بلد واحد، يستقلّ كلّ قاض بقضائه ، هو القول الراجح الذي لا مفرّ لأحد من القول به وترجيحه . وذلك لعدم قدرة القاضي الواحد على النظر في جميع القضايا الواقعة في مكان ولايته إذا كان مكانها في مثل مدن العصر الحاضر. وقد يجمع بين القولين فيقال: الذي يظهر عند التدقيق في قولي العلماء السابقين والنظر في أدلتهما أنه في الحقيقة لا خلاف بينهما . فالناظر في استدلال أصحاب القول الثاني وكلامهم ، يرى أن قصدهم من عدم جواز اجتماع قاضيين في بلد واحد هو اجتماع قاضيين في نظر قضية واحدة ، كما هو مذهب الجمهور ، وذلك « لأنهم استدلُّوا بأن اجتماع القاضيين في بلد واحد يؤدّي إلى إيقاف الخصومة ، ولا يمكن أن تقف الخصومة عند اجتماع القاضيين في بلد إلا عندما يشتركان في نظرها ، ويتعلق قضاء أحدهما بالآخر . . . والله أعلم .

(۱) أي: لا يجري الخلاف المذكور في إقامة الدعوى لكون القاضيين كليهما في بلد واحد . (۲) قوله هنا: بل يخير المدّعى مطلقاً ، يدل على أن المدّعي هو الذي له الحقّ في اختيار القاضي الذي تقام عنده الدعوى ، وأن ذلك الحقّ ليس لأحد غيره ، ولكن هذا التخيير ليس على إطلاقه ، فإنه إذا كانت الولاية على بلد القاضيين أو أكثر على السواء ، وكان كل قاض مستقلاً بقضائه عن الآخر ، واختلف الخصمان في تحديد القاضي الذي ينظر النزاع الواقع بينهما ، فطلب المدعي نظر النزاع من قبل قاض ، وطلب المدّعي عليه نظر النزاع من قبل قاض آخر ؛ فإن العلماء قد اختلفوا في كيفية فصل هذا الخلاف بين المدّعي والمدّعي عليه . وذلك على أربعة أقوال :

# القول الأول :

أن يقرع بينهما عند الاختلاف . قال بذلك : الغزالي من الشافعية :

انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ » .

# القول الثاني:

أن يخير المدّعي مطلقاً . قال بذلك الحنفيّة كما ذكره المؤلف .

## القول الثالث:

أن القول في ذلك لمن يختاره المدّعي ، فإن استويا في الادعاء اعتبر القاضي الذي سبق رسوله ، فإن استويا عمل بالقرعة . قال بذلك المالكية :

انظر « حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣٥ » .

# القول الرابع:

أن القول في ذلك لمن يختاره المدعي فإن استويا في الادعاء اعتبر أقرب القاضيين إليهما ، فإن استويا في القرب قيل : يقرع =

<sup>(</sup>١) ليس في كلمة « المذكور » زيادة معنى ، فقد اكتمل المعنى بدونها .

بيتهما ، وقيل : يمنعان من الخصومة حتى يتّفقا .

قال بذلك:

جمهور الشافعية: انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٢١ ، الأحكام السلطانية ص ٧٣ » .

وقال به الحنابلة: انظر الإنصاف ج ١١ ص ١٦٩ ، الأحكام السلطانية ص ٦٩ » .

ويجاب عما ذكر عند الجميع من أن المدّعي يخير مطلقاً: بأن ذلك يفضي إلى تهمة علاقة المدّعي بالقاضي علاقة مشبوه ، وأنه لم يختر هذا القاضي إلا لما يعرف عنه من أخذه الرشوة ، وميله في الحكم ، أو أن له اجتهاداً يوافق رغبة المدّعي ، أو أنه اختاره بناء على اتفاق سابق بينه وبين القاضي . وهذا مما لا ينبغي .

وإن لم يكن ذلك ، وكان القاضي مشهوراً بالورع والعدل بخلاف غيره من القضاه ، فإنه سيزدحم عليه المدّعون ، وتكثر عليه الأعمال وتثقل كاهله .

وما جُعل في البلد الواحد عددٌ من القضاة إلا لتخفيف العبء الذي يحمله القاضى الواحد .

والقول بأن الدعوى تنظر عند أقرب القاضيين إلى المتخاصمين لا أثر له في الغالب. وخاصة في مثل وقتنا الحاضر، لأن قضاة البلد الواحد يكونون في العادة في مكان واحد، والخصمان كل منهما في جهة من البلد، وليس أحد القضاه بأقرب إلى الخصمين من الآخر.

والقول بمنعهما من الخصومة حتى يتفقا على القاضي الذي ينظر النزاع، يفضي إلى تعطيل الأحكام وعدم البت في الخصومات، لأن المدّعى عليه إذا كان سيترك حتى يتفق مع المدّعي على القاضي الذي ينظر النزاع بينهما، فإنه لن يتفق مع المدّعي أبداً، فهو إمّا معتقد

= أنه لا حق عليه ، وإمّا مماطل وظالم ، وفي كلتا الحالتين إذا ترك فسيترك . والمدّعى عليه من إذا ترك لا يترك ، بل يطلب منه الحضور ، فإن حضر ، وإلا أحضر بواسطة السلطة .

# الترجيع :

بعد الاطلاع على آراء العلماء في هذه المسألة ، ومقارنة بعضها ببعض ، وجد أنها تعود كلها في النهاية إلى الأخذ بالقرعة ، فإنه لا مناص منها عند الاختلاف .

لذا فالذي يظهر لي \_ والله أعلم \_ أن الراجح أن يعمل بالقرعة ابتداء بين المتخاصمين ، حتى ولو لم يختلفا . على أن تتم القرعة المتبعة في ذلك بطريقة عادلة تضمن ألا يكون هناك مجال لتذمر القضاة من كثرة إحالة القضايا إليهم . ولا يكون هناك مجال لتذمر الخصمين من إحالة نزاعهما إلى قاض معين .

ومن الطرق التي يمكن اتباعها في الأخذ بالقرعة ما هو مطبق في المحاكم بالمملكة العربية السعودية . فإن القضايا الواردة إلى المحكمة في كل يوم تجمع وتسجل في سجل الوارد العام حسب سبق تقديمها ، ثم توزع على القضاة بالترتيب حسب ترتيب أرقام مكاتبهم ، فتحال كل قضية على قاض ، ثم تعاد الإحالة مرة بعد مرة ، ولا سلطان لأحد من المتخاصمين على كيفية الإحالة ، ولا علم لأحد منهما بمن ستحال عليه القضية . وفي هذا التنظيم ما يرضي جميع الأطراف ، وما لا يدع مجالاً للأخذ والردَّ والتنازع والتجاذب .

(۱) وهذا ، أي : كون الخلاف الواقع بين أبي يوسف ومحمد في المعتبر بالأعداء خلافاً واقعاً فيما إذا اختلفت ولاية القاضي لدى المدّعي عليه عن ولاية القاضي عند المدّعي .

كلامهم (١) في هذه المسألة . ولقد راجعت في هذه المسألة من أثق به ( $^{(1)}$  من (مشايخنا) (٦) فأقرتني على (ذلك ) (٤) . والله (الموفق) (٥) .

(۱) انظر ذلك في « جامع الفصولين ج ۱ ص ۲۱ » .

(٢) راجعت في هذه المسألة من أثق به ، أي : شاورت فيها من أأثتمنه على الجواب الصحيح .

انظر «القاموس المحيط ج ٣ ص ٢٨٧ ، مختار الصحاح ص ٧٠٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٣٣١ »

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « أساتيذي » .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « تلك » .

(٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ : « اعلم » .

٢) فلان كناية عن العلم المذكور العاقل مؤنثه فلانة ، وهو ممنوع من الصرف .

انظر «القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٥٦، مختار الصحاح ص ٥١٢».

(٧) تكلّم المؤلف فيما تقدم عن تقييد القضاء بالزمان ثم بالمكان ، ومثل هنا لتقييد القضاء بالحوادث .

(A) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « فأما » .

(٩) المولى: تطلق على عدّة معان ، منها: السيّد والعبد وابن العم والحليف والشريك والجار ، والنديم ، وعلى المحبّ المتابع . ولعل الأخير هو المراد في كلام المؤلف . (بن) (۱) الشحنة في شرح المنظومة (۲) ، نقلاً عن الزاهدي (۳) : القاضي لا يستحقّ الأجر ، وإنما يستحقّه إذا لم يكن له في بيت المال شيء ، و( ذكر )(٤) في القنية (٥) رقم (٢) لظهير الدين

حيث أنه قد نقل من هناك بتصرف .

(٣) قوله: نقلاً عن الزاهدي ، أي : نقلاً عن شرح مختصر القدوري
 للزاهدي انظر « رد المحتار ج ٧ ص ٦٠ » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب\_ج) .

(٥) القنيه : إحدى مؤلفات الإمام الزاهدي ، كما مر في ترجمته .
 انظر « القنية للزاهدى ورقة ١٤٦ وجه أ » .

(٦) رقم: أي: كتابة من قولهم: رقم يرقم رقماً: إذا كتب، ومنه قوله تعالى: ﴿ كتاب مرقوم ﴾ سورة المطففين آية رقم ٩ أي: مكتوب.

انظر (تاج العروس ج ٨ ص ٣١٥ مختار الصحاح ص ٢٥٣ ». والرقم الذي يقصده المؤلف . بالقنية ـ من اصطلاحات كتاب القنية ، حيث أن الزاهدي في كتابه في جميع المسائل ينقل عن العلماء قبله ، ويشير إلى ذلك بالمصطلح الذي وضعه لكل واحد من العلماء ، والمصطلح الذي وضعه الزاهدي لظهير الدين المرغيناني هو «ظم» ولشرف الأئمة المكي «شم» ولشرح بكر خواهر زاده =

<sup>=</sup> انظر « المطلع ص ٢٨٩ \_ معجم لغة الفقهاء ص ٤٦٩ » .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ البن » وهو الصحيح .

<sup>(</sup>۲) المقصود بالمنظومة: هي منظومة ابن وهبان في الفقه الحنفي ، وتسمى في هذا الكتاب: المنظومة الوهبانية. وسيتطرّق لذكرها المؤلف في عدة مواضع. انظر الكلام الآتي حتى قوله: « لا يقنعون بأجرة المثل » في شرح المنظومة المذكورة المسمى: تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ـ ورقة ١٥٠١ أ.

(۱) المكي: هو برهان الدين شرف الأئمة محمود الترجماني المكي الخوارزمي أمام كبير كان موجوداً في عصر محمود التاجري كان ابنه محمد علاء الدين الترجماني إماماً قد بلغ رتبة الاجتهاد ، وإليهما تنتهي رياسة المذهب في زمانهما .

انظر « الفوائد البهيّة ص ٢١١ ـ ٢٠١ ـ الجواهر المضيئة ج ٢ ص ١٦٥ » .:

- (٢) ﴿ أَي : الزاهدي .
- (٣) المؤنة : هي القوت وما يدخر منه .
- انظر « المطلع ١٦١ \_ ١٦٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٨٩٢ » . والمقصود بها هنا الأجر الذي يتقاضاه القاضي من بيت المال .
  - (٤) أي : رقم آخر في القنيه .
    - (٥) أي : الزاهدي .
  - (٦) انظر « القنية ورقة ١٤٦ وجه أ » .
- (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « البديع » وهو الصحيح انظر « تفصيل عقد الفوائد ورقة ١٤٨ أ » .
  - وقد وردت هذه الجملة في القنيه بلفظ « قال رحمه الله » . انظر « القنية ورقة ١٤٦ أ » .

والبديع هو: بديع بن أبي منصور القاضي فخر الدين إمام فاضل وفقيه كامل انتهت إليه رئاسة الفتوى. تفقّه على نجم الأئمة =

<sup>= «</sup>شب» وللمحيط «ط».

أجاب<sup>(1)</sup> (به)<sup>(۲)</sup> (العلامة)<sup>(۳)</sup> (ظهير الدين والعمدة شرف الأئمة المكي)<sup>(3)</sup> حسن في هذا الزمن ، لفساد القضاة ، إذ لو أُطلق لهم (الأمر)<sup>(0)</sup> لا يقنعون بأجر المثل<sup>(1)</sup> ، وارتضاه

= البخاري ، وتفقه عليه مختار بن محمود الزاهدي صاحب القنيه ، وله تصانيف معتبرة منها البحر المحيط المسمى منية الفقهاء . مات سنة ٦٦٨ هـ .

انظر « الفوائد البهيّة ص ٥٤ ، الجواهر المضيئة ج ٢ ص ٣٦٣ ، كشف الظنون ج ٢ ص ١٣٥٧ ــ ١٨٨٦ » .

- (۱) ما أجاب به: هو ما ذكر في القنيه منسوباً إليهما من أن القاضي إذا تولّى قسمة التركة لا أجرة له، وإن لم تكن له مؤنة في بيت المال.
  - (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « الظهير والشرف » .
- (٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وورد في النسخة (ب) بلفظ « الأجر » .

ومعنى أطلق لهم الأمر ، أي : أفتوا بجواز أخذ الأجرة من المتخاصمين .

(٦) أي : أنهم لا يكتفون بالأجرة المعتادة ، وأنه سيحصل بسبب ذلك خلاف بينهم وبين المتخاصمين .

وسيأتي قريباً أنه إذا لم يكن للقاضي رزق في بيت المال ، ووضع نظام يحدّد أجرة القاضي على المتخاصمين ، وكيفية دفعها ومن المسؤول عن ذلك أن ذلك جائز إن شاء الله تعالى .

لأن الأجرة في العادة تكون بمقابل العمل والقاضي قد عمل وبذلك وسعه في إنهاء الخلاف القائم .

وفي القول بعدم جواز أخذهم الأجرة من المتخاصمين إذا لم يكن \_

( المحقّق )<sup>(۱)</sup> شيخ شيخنا<sup>(۲)</sup> سري الدين ( بن )<sup>(۳)</sup> عبد البرّ بن الشحنة في ( شرحه

= لهم رزق في بيت المال . تعطيل للقضاء وتأجيج للخصومات ، وإشعال للفتن وذلك لعدم الاشتغال بالقضاء .

فإن كل أحد سيشتغل بطلب رزقه ورزق من يمونه ولن يتفرغ أحد للقضاء .

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « العلامة » .
- (٢) مشائخ المؤلف كما ورد في ترجمته هم زين الدين بن نجيم ، وعلي بن أمر الله الخنائي ، ومحمد بن محمد المشرقي ، وأمين الدين محمد بن عبد العال .

ولم أقف على أن أحداً من هؤلاء قد أخذ عن عبد البربن الشحنة المتوفى سنة ٩٢١ هـ، ومن مشايخ ابن نجيم وتلاميذ عبد البربن الشحنة أحمد شلبي ، وكلمة شيخ شيخنا هنا لا تنطبق على ابن نجيم ولا على أحمد شلبي ولا على على الخنائي .

فابن نجيم ولد بعد وفاة عبد البر بأربع سنوات ، وأحمد شلبي مات سنة ٩٤٧ هـ ، والمؤلف صغير ، وعلي الخنائي ولد سنة ٩١٤ هـ قبل وفاة عبد البر بسبع سنوات فقط .

فالأقرب أن يكون المراد بشيخنا هنا هو محمد المشرقي فهو شيخ المؤلف، وكان عمره عند وفاة عبد البر عشرين سنة، فيحتمل أنه أحد عنه، ويحتمل أنه أمين الدين بن عبد العال المتوفى سنة ٩٦٨ هـ.

فهو شيخ المؤلف، ولكني لم أقف على تاريخ ولادته، ولعله أخذ عن عبد البر بن الشحنة .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) وهو الصحيح لكونه لا معنىله .

للمنظومة) (۱) الوهبانيّة حيث قال (1) وليس له أجر وإن كان قاسماً ، وإن لم يكن (له) (1) في بيت (المال) (1) (مقدر) قاسماً ، وإن لم يكن (له)

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « شرح المنظومة » .
- (٢) انظر « تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ورقة ١٤٨ الوجه أ » .

حيث الكلام الآتي حتى قوله : « فالقول الأول ينصر » من هناك ، وهو كلام منظوم ، وقد وقع في نقله بعض الأخطاء والزيادة ، ونصه من مرجعه :

وليس له أجرٌ وإن كان قاسماً وإن لم يكن في بيت مال مقرَّرُ ورخَّـص بعـضٌ لانعـدام مقـرَّر وفي عصرنا فالقول الأول ينصرُ وقائل هذا النظم هو عبد البربنُ الشحنة .

وحيث أنه كلام منظوم قد ورد في مجال شرحه لمنظومة ابن وهبان ، فإن ذلك يوهم أن هذا النظم من قول ابن وهبان وليس من قول عبد البربن الشحنة .

ولكن الصحيح أن هذا النظم من قول عبد البر بن الشحنة شارح منظومة ابن وهبان .

انظر « رد المحتار على الدر المختار ج ٧ ص ٦٠ مطلب الصحيح أنه يرجع في الأجرة إلى مقدار طول الكتاب وقصره الخ » .

حيث قال: «يتوهم أن هذه الأبيات المذكورة من الوهبانية، وليس كذلك بل هي من كلام ابن الشحنة ».

- (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الصحيح ، لكونها كلمة تؤثر على وزن البيت الشعري .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « مال » وهو الصحيح لموافقته المصدر .
- (ه) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « مقرر » . وورد في النسخة (ب) بلفظ : « مقرره » والصحيح ما ورد في \_\_

ورخص بعض لانعدام (مقدر) (في بيت المال) (١) وفي عصرنا فالقول الأول ينصر، قلت: ينبغي القول به (ترجيح) (٢) ما في المحيط (٣) لقصور العزم وفتور الهمّة عن العمل مجّاناً خصوصاً في (زماننا) (٤) هذا ، وليس الخبر كالعيان (٥) ، وإلا (١) يلزم (التقاعد) (٧) عنه وفساد النظام (٨) وتبدّد أحوال الأنام (فلله

النسخة (ج) لموافقته المصدر .

- (۱) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) وهو الصحيح لموافقته المصدر ، ولأن إيراده يؤثّر على وزن البيت الشعرى .
  - (٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
  - (٣) وهو ما تقدم من أن له الأجرة إذا لم تكن مؤنته في بيت المال .
    - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « زمننا » .
      - (٥) ليس الخبر كالعيان .

مثل : يضرب لمن رأى شيئاً بعينه ، وليس لديه شك في رؤيته إباه .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٥٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ م ٦٤١ » .

- (٦) أي : وإلا فالقول بعدم جواز أخذ القاضي الأجرة على القضاء وإن لم تكن مؤنته في بيت المال .
- (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ النفاعة » والتقاعد عن الأمر: هو تركه وعدم الاهتمام به .

انظر «مختار الصحاح ص ٥٤٤ ، القاموس المحيط ج ١ ص ٣٢٩ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٤٨ » .

(٨) النظام هو : الخيط الذي ينظم به اللؤلؤ ويجمع به .
 ونظام الأمر قوامه وعماده .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٨١ ، المعجم الوسيط ج ٢ =

# الأمرُ من قبلُ ومن بعدُ )<sup>(١)</sup> ( انتهى )<sup>(٢)</sup>

= ص ٩٣٣ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٢ ، الصحاح ص ٦٦٧ » .
والمقصود فساد نظام الأمة وأحوال معيشتها ، وذلك بكثرة
المنازعات والخصومات وإلجاء الناس إلى اعتداء بعضهم على بعض
لعدم الفصل في خصوماتهم ومنازعاتهم .

(١) مابين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

وهو مقتبس من قوله تعالى :

﴿ وَهُمْ مَنَ بَعَدِ غَلَبِهِمَ سَيَغَلِبُونَ . في بضع سَنَينَ لله الأَمْرُ مَن قبلُ ومن بعدُ ويومئذِ يفرحُ المؤمنون ﴾ . سورة الروم آية رقم ٤ .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب \_ ج) .

وهذا الخلاف الذي ذكره المؤلف في مدى جواز أخذ القاضي الأجرة على القضاء إنما هو خلاف بين علماء الأحناف فقط ، وقد اختلف علماء المذاهب الأربعة جميعهم في هذه المسألة .

فأخذ القاضي مالاً مقابل قيامه بأعمال القضاء وانقطاعه له واشتغاله فيه يكون على نوعين :

# النوع الأول :

أن يأخذ القاضي المال من بيت مال المسلمين .

وذلك على حالتين : إما أن يكون على وجه الإجارة أو على وجه الرزق .

# الحالة الأولى :

أن يكون ما يأخذه القاضي من بيت مال المسلمين على وجه الإجارة . وفي هذه الحالة اختلف العلماء في جواز ذلك على قولين :

القول الأول: لا يجوز للقاضي أن يأخذ من بيت المال شيئاً على \_

وجه الإجارة على القضاء .

قال بذلك:

جمهور العلماء من الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٣ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٢٩ » .

والمالكية: انظر «مواهب الجليل ج ٦ ص ١٠٢ ـ ١٢٠ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١٣١ » .

والشافعية : انظر « نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٩ ، روضة الطالبين

ج ١١ ص ١٣٧ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٢ ».

والحنابلة: انظر « أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٣٢ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ » .

الأدلة:

استدل الجمهور على قولهم هذا بما يأتي:

أ ـ ما رواه ابن أبي شيبة عن عمر رضي الله عنه قال : لا ينبغي لقاضي المسلمين أن يأخذ أجراً ولا صاحب مغنمهم .

انظر « المصنف ج ٦ ص ٥٠٥ » .

ورواه عبد الرزاق بلفظ « أن عمر كره أن يؤحذ على القضاء رزق وصاحب مغنمهم » .

انظر « المصنف ج ٨ ص ٢٩٧ » ، وانظر « شرح المنتهى ج ٣ ص ٢٩٢ ، المبدع ج ١ ص ١٣ ـ شرح أدب القاضي للخصاف ج ٢ ص ١٨ » .

ب\_ أن القضاء عمل غير معلوم ، وما كان كذلك لا يجوز أخذ الأجرة عليه

القول الثاني: يجوز للقاضي أن يأخذ من بيت المال مالاً على وجه الأجرة على القضاء. وذلك وجه للشافعية: انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٣٧ ».

\_\_\_\_\_

# الترجيح:

من ينظر في قول جمهور العلماء في هذه المسألة وأدلّتهم وما ينبغي أن يكون عليه القاضي يتبيّن له رجحان قول الجمهور من أنه لا يجوز أخذ الأجرة على القضاء من بيت المال ، وذلك لأن الإجارة لها شروط لا تتحقق في مثل هذه الإجارة ، والقضاء من المصالح العامة ، وقد يكون واجباً في بعض الحالات ، فلا يستأجر الإنسان لأداء ما فرض عليه .

#### الحالة الثانية:

أن يكون ما يأخذه القاضي من بيت المال على وجه الرزق والكفاية فقط ولها صورتان :

الصورة الأولى : أن يكون القاضي فقيراً محتاجاً لما يكفيه ويكفي من يعوله .

ففي هذه الصورة يجوز له أخذ الرزق من بيت المال ، بل يندب إلى ذلك .

قال بذلك عامة الفقهاء.

انظر \* بدائع الصنائع ج ۷ ص ۱۳ \_ الفتاوى الهندية ج ۳ ص ۳۲۹ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ۱۰۲ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٣ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٣١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٣٩ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٣٧ ، المجموع ج ١٩ ص ١١٢ . أعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٣٢ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٦٢ ) .

الصورة الثانية : أن يكون القاضي غنياً غير محتاج للرزق واجداً لما يكفيه ويكفى من يعوله .

وقد اختلف العلماء في جواز أخذ القاضي رزقاً من بيت المال إذا كان غنياً .

وذلك على قولين:

القول الأول : يجوز للقاضي أن يأخذ رزقه من بيت المال وإن كان غنياً وغير محتاج إليه .

قال بذلك:

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٣ ـ ١٤ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٢٩ .

وقال به المالكية: انظر: « تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٣ ـ ٢٤ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٢٠ » .

والشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٣٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٨٩ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة :

انظر « المغني ج ٩ ص ٣٧ ، المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٦ »

وقد استدل الجمهور على قولهم هذا بما يأتي :

أ ما رواه البخاري عن عبد الله بن السعدي أنه قدم على عمر في خلافته فقال له عمر: ألم أحدث أنك تلي من أعمال الناس أعمالاً ، فإذا أعطيت العمالة كرهتها ؟ فقلت : بلى : فقال عمر : ما تريد إلى ذلك ؟ قلت : إن لي أفراساً وأعبداً ، وأنا بخير ، وأريد أن تكون عمالتي صدقة على المسلمين . قال عمر : لا تفعل ، فإني كنت أردت الذي أردت ، وكان رسول الله علي يعطيني العطاء فأقول : أعطه أفقر إليه مني ، فقال النبي مني ، حتى أعطاني مرة مالاً ، فقلت : أعطه أفقر إليه مني ، فقال النبي مشرف ولا سائل ، فخذه ، وإلا فلا تتبعه نفسك » . ا . هـ .

انظر ﴿ صحيح البخاري ج ٨ ص ١١١ » .

وهذا الحديث صريح في جواز أخذ الرزق من بيت المال وإن لم يكن الآخذ محتاجاً.

ب ـ ما رواه ابن سعد في الطبقات الكبرى .

عن عطاء بن السائب قال: لما استخلف أبو بكر أصبح غادياً إلى السوق وعلى رقبته أثواب يتجر بها ، فلقيه عمر بن الخطاب وأبو عبيده بن الجراح فقالا له: أين تريد يا خليفة رسول الله ؟ قال: السوق. قالا: تصنع ماذا وقد وليت أمر المسلمين ؟ قال: فمن أين أطعم عيالي ؟ قالا له: انطلق حتى نفرض لك شيئاً ، فانطلق معهما ففرضوا له كل يوم شطر شاة . . . الخ .

انظر « الطبقات الكبرى ج ٣ ص ١٨٤ » .

ومثله ما رواه ابن سعد :

عن عمرو بن ميمون عن أبيه قال : لما استخلف أبو بكر جعلوا له ألفين ، فقال : زيدوني فإن لي عيالاً ، وقد شغلتموني عن التجارة . قال : إما أن تكون ألفين فزادوه خمسمئة ، أو كانت ألفين وخمسمئة فزادوه خمسمئة .

انظر « المرجع السابق ص١٨٥ ».

وهذا صريح في جواز أخذ الرزق على القضاء .

وإذا جاز للسلطان أخذ الرزق على عمله فالقاضي مثله في ذلك لكونه نائباً عنه وقائماً مقامه .

ج ـ ما رواه سعيد بن أبي عروبة عن أبي مجلز أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه بعث عمار بن ياسر إلى أهل الكوفة على صلاتهم وجيوشهم ، وعبد الله بن مسعود على قضائهم وبيت مالهم ، وعثمان بن حنيف على مساحة الأرض ، ثم فرض لهم في كل يوم شاة بينهم . شطرها وسواقطها لعمار والشطر الآخر بين هذين .

انظر (أحكام أهل الذمة ج ١ ص ١٠٧ ، إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٣٣ ، المحلّى ج ٦ ص ١١٦ ، الأموال ص ٨٦ ـ ٨٧ ، الخراج ص ٣٦ ، شرح أدب القاضي للخصاف ج ٢ ص ٩ » . والآثار عن عمر

في هذا المعنى كثيرة.

د ـ أن الناس بحاجة إلى القضاء ، ولا تستقيم أمورهم ، ولا تصلح أحوالهم بدونه ، وقد قال الإمام أحمد : « لا بد للناس من حاكم أتذهب حقوق الناس » .

انظر « المغنى ج ٩ ص ٣٧ ».

فالقضاء من المصالح العامة ، ولو لم يجز فرض الرزق للقاضي لتركه الناس واشتغلوا عنه بطلب الرزق ، ولتعطلت المصالح وضاعت الحقوق .

القول الثاني: لا يجوز للقاضي أخذ الرزق من بيت المال إذا كان غنياً ويجد كفايته .

قال مذلك:

بعض الحنفية: انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ١٣ \_ ١٤ » .

وبعض الحنابلة: انظر « المغني ج ٩ ص ٣٧ ، المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٦٥ » .

وقد عللوا ذلك بما يأتي :

أ\_ أن القضاء يختص فاعله أن يكون من أهل القربة فهو كالصلاة .

انظر « المبدع ج ١٠ ص ١٣ ، المغني ج ٩ ص ٣٧ » .

ويجاب عن ذلك بأن القضاء وإن كان يتقرّب به إلى الله تعالى فإنه لا يشابه الصلاة من كل وجه .

فترك القضاء والاستنكاف عنه يعطل مصالح الناس ويضيع حقوقهم ، وضرر ذلك لا يخفى على أحد . بخلاف الاستنكاف عن إمامة الصلاة فإن الإمام يؤدي الصلاة لنفسه . والذين تتوفر فيهم شروط الإمامة أكثر من الذين تتوفر فيهم شروط القضاء .

ب ـ أن ترك أخذ الرزق أبلغ في المهابة وأدعى للنفوس إلى اعتقاد التعظيم والإجلال .

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٣ » .

ويجاب عن ذلك بأن الأبلغ في المهابة : الوقار والعلم . وقد أخذ أبو بكر الرزق من بيت المال ولم يؤثر ذلك على مهابته بين الناس .

الراجع :

بتأمل آراء الفقهاء المتقدمة واستدلالاتهم وإجاباتهم واستنتاجاتهم وبالنظر فيما عليه المسلمون الآن من الابتعاد عن الاشتغال بالقضاء وتواكل الناس في هذا المجال أرى أن الراجح هو ما ذهب إليه جمهور العلماء من أن القاضي يجوز له أخذ الرزق من بيت المال حتى ولو كان غنياً يجد كفايته .

فمن مقومات العدل في هذا الزمان استمرار القاضي في مكان عمله ، والتزامه بمواعيده وعدم تخلفه عن مجلس حكمه .

ولا يكون هذا الالتزام بالمواعيد والالتزام بالحضور إلى مكان الحكم في زمن محدد إلا ممن له مصلحة ظاهرة تدعوه إلى ترك مصالحه الأخرى .

فالإنسان قد جبل على طلب الرزق ، والبحث عن المال .

وبالمقابل فهو يبتعد عن كل ما يمنعه من ذلك ويشغله عنه .

وقد تقدم في الاستدلال أن الصحابة رضي الله عنهم قد أوسعوا الرزق على القضاة والولاة لمّا رأوا أن في ذلك مصلحة ظاهرة للمسلمين .

# النوع الثاني:

أن يأخذ القاضى المال من المتخاصمين:

وللقاضي في ذلك حالتان :

الحالة الأولى:

أن يكون للقاضي رزق في بيت المال يكفيه ويكفي من يعوله . ففي هذه الحالة لا يجوز للقاضي أن يأخذ أجراً من المتخاصمين إطلاقاً على قول عامة الفقهاء .

انظـر « قـرة عيـون الأخبـار ج ٧ ص ٥٩ ، الشـرح الصغيـر ج ٥ ص ٥٠٢ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٤٢ ، المغني ج ٩ ص ٣٨ ،

أجيراً في القضاء ، فهو كالأجير في عدم جواز أخذ شيء زائد على ما فرض له

الحالة الثانية:

ألا يكون للقاضي مؤنة ولا رزق في بيت المال :

وفي هذه الحالة اختلف العلماء في جواز أخذ القاضي أجراً من المتخاصمين ، وذلك على قولين :

القول الأول : يجوز للقاضي أن يأخذ الأجرة من المتخاصمين إذا لم يكن له مؤنة ولا رزق من بيت المال يكفيه ويكفي من يعول .

وهذا هو القول الصحيح لدى الحنفية .

انظر « حاشية قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٦٠ » . وهو الصحيح لدى الشافعية :

انظـر « المجمـوع ج ١٩ ص ١٢٨ ، روضـة الطـالبيـن ج ١١ ص ١٤٢ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة :

انظر « المغني ج ٩ ص ٣٨ ، المبدع ج ١٠ ص ١٤ ، الإنصاف ج ١١ ص ١٦ ».

وذلك : لأن الأجرة مقابل عمل عليه منه كلفة ومشقة في الدنيا والآخرة . ولأنه ينقطع له للكسب على نفسه .

القول الثاني: لا يجوز للقاضي أن يأخذ أجراً من المتخاصمين وإن لم يكن له رزق ولا مؤنة في بيت المال .

قال بذلك بعض الحنفية: انظر « المرجع السابق لهم ».

وقال به المالكية : انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ » .

وقال به بعض الشافعية : انظر ﴿ المراجع السابقة لهم » .

وقال به بعض الحنابلة : انظر ( المراجع السابقة لهم » .

وذلك :

أ ـ لأن أخذ الأجرة من المتخاصمين من أكل أموال الناس بالباطل . انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٠٢ » .

ويجاب عن ذلك بأنه لا وجه لكون ذلك أكلاً لأموال الناس بالباطل ، فهو عقد على منفعة جائزة بين الطرفين .

ب \_ أن ذلك يفضي إلى الرشوة والجور في الحكم .

ويجاب عن ذلك بأن الأجرة مقدرة للقاضي من قبل الطرفين قبل النظر في القضية ، ولا أثر لها على الحكم إذا كانت مقدرة على هذا النحو كمّا وكيفاً .

#### الترجيح:

بعد الاطلاع على قولي العلماء السابق ذكرهم وأدرتهم وما أجاب به أصحاب القول الأول عن أدلة أصحاب القول الثاني . وبالنظر إلى ما يحقق المصلحة العامة للناس بدون ضرر أو مخالفة للشرع ، يتبين رجحان ما قاله أصحاب القول الأول من جواز أخذ القاضي الأجرة من المتخاصمين إذا لم يكن له في بيت المال مؤنة تكفيه .

وهذا هو الذي صححه المؤلف وصححه الشافعية والحنابلة .

ولكنه ينبغي في ترجيح هذا القول أن يشترط أن تكون الأجرة معلومة سابقاً ، وأن تكون متفقاً على كيفية دفعها ، وذلك بوضع نظام يكفل حسن تطبيق ذلك تطبيقاً عادلاً بين المتخاصمين .

## خلاصة البحث المتقدم:

لما كان البحث المتقدم في جواز أخذ القاضي الأجرة أو الرزق على قيامه بالقضاء متشعباً.

أحببت أن أوجز ما تقدم في نقاط ليسهل على القارىء تصوّرها واستيعابها .

فأخد القاضي المال على القضاء نوعان: النوع الأول:

أن يكون أخذه من بيت المال وله حالتان :

الحالة الأولى:

أن يكون على وجه الأجرة ، وقد اختلف العلماء في ذلك على قولين الصحيح منهما عدم الجواز .

الحالة الثانية :

أن يكون على وجه الرزق والكفاية ولها صورتان:

قولان : الصحيح منهما جواز ذلك . النوع الثاني :

أن يكون أخذ المال من المتخاصمين وله حالتان: الحالة الأولى:

أن يكون للقاضي رزق في بيت المال ، فلا يجوز له أخذ المال من المتخاصمين بالاتفاق .

الحالة الثانية : أن لا يكون للقاضي رزق في بيت المال ، وللعلماء في جواز ذلك قولان : الصحيح الجواز . . . والله أعلم .

# وأما المفتي (١) فلا بأس أن يأخذ شيئاً على كتابة جواب الفتوى (٢)

- (١) أي : المفتى الذي ليس له رزق في بيت المال يكفيه .
- (٢) إذا كان للمفتي رزق في بيت المال يكفيه ، فلا يجوز له أن يأخذ أجرة على كتابة الفتوى .

وأما إذا لم يكن للمفتي رزق في بيت المال فقد اختلف العلماء في جواز أخذ المفتي أجراً على كتابة الفتوى ، وذلك على قولين : القول الأول :

يجوز للمفتي أخذ الأجرة على كتابة الفتوى إذا لم يكن له رزق في بيت المال ، ولكنه يكره له ذلك .

#### قال بذلك:

الحنفية : انظر «البحر الرائق ج ٦ ص ٢٦٧ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٠٩ » .

وقال به المالكية: انظر «الشرح الصغير ج ٥ ص ٦٣٤ ـ ٢٥٦ ».

وقال به الشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١١٠ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ١٦٧ ـ . ٢١١ » .

وقد علل جمهور العلماء قولهم هذا بما يأتي :

أ ـ قياس الإفتاء على القضاء بجامع أن كلّ واحد منهما لا يلزم أحداً القيام به ما لم يتعين ، فكتابة الفتوى من باب أولى .

ب إذا قيل بوجوب الإفتاء على كل قادرٍ وإن لم يتعين ،
 فالواجب عليه الإفتاء باللسان لا بالكتابة .

ج ـ أن الكتابة تتطلب جهداً ومالاً ووقتاً ولا يكلف الإنسان بذلك بدون مقابل .

القول الثاني:

لا يجوز أخذ الأجرة على كتابة الفتوى ، وإن لم يكن للمفتي رزق في بيت المال وهذا قول لبعض الحنابلة منهم ابن القيم :

انظر د الإنصاف ج ١١ ص ١٦٧ ، أعسلام الموقعين ج ٤

ص ۲۳۱ ،

وذلك :

لأن الإنسان مأمور بالإجابة بلسانه ويده وإذا كان مأموراً بذلك لم يجز له أخذ الأجرة .

ويجاب عن ذلك :

بأن ما ذكر من أن الإنسان مأمور بالإجابة بلسانه ويده غير مسلم فالمفتى مأمور بالإجابة فقط

فإذا حصلت باللسان سقط عنه الوجوب.

## الترجيح :

إن كثرة الفتاوى وازدحام المستفتين على طلب الفتوى قد جعل الدولة ـ أيدها الله ـ تفرغ بعض المختصين بالإفتاء ليتولوا هذا المنصب الجليل ، ويبحثوا عن الجواب الصحيح الدقيق لكل مستفت ويكتبوا الفتوى لمن طلبها .

وقد تقدم أن المفتي إذا فرغ للإفتاء ورزق على ذلك من بيت المال لم يجز له أخذ الأجرة على كتابة الفتوى .

أما إذا لم تتمكن الدولة من رزق المفتين وكفايتهم ، فإن الراجح ـ والله علم ـ أنه يجوز للمفتي أن يأخذ أجرة على كتابة الفتوى وذلك بشرطين :

#### الشرط الأول:

ألا يبادر المفتي إلى كتابة الفتوى بدون طلب من المستفتي ، بل لا بد أن تكون الكتابة بناء على طلبه وعدم اقتصاره على إفتائه

وذلك ( لأن )(۱) الواجب عليه (۲) الجواب باللسان دون الكتابة ، فإن قلت : إذا كان الواجب عليه ( الجواب )( $^{(7)}$  فقد حصل بالكتابة ووقع عن الواجب (٤) فلا يجوز له أخذ الأجرة (٥) كما في سائر الواجبات (١) ؛ قلت : الوجوب (٧) مقصور على الجواب ، والكتابة زائدة عليه . ( أقول )( $^{(A)}$  : ( بخلاف الخصال (٩) لأن

= باللسان .

## الشرط الثاني:

ألا يكون المستفتي ممن لا يستطيع فهم الفتوى إلا بالكتابة كالأعجمي والأصم ونحوهما .

فإن كان المستفتي لا يستطيع فهم الفتوى إلا بالكتابة ، فإن على المفتى إفتاءه بواسطتها بدون أجر .

أما إذا كتب المفتي الفتوى بمجرد استفتائه فلا يستحق على ذلك أجراً ، لأنه هو الذي اختار تلك الطريقة لأداء ما وجب عليه .

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .
- (٢) أي : إذا كان المفتي ممن يجب عليهم الإفتاء لخلو العصر من غيرهم .
  - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .
  - (٤) المقصود بالواجب هنا: هو الجواب عن الاستفتاء.
- (٥) أي : لا يجوز له أخذ الأجرة على الكتابة ، لكون الكتابة بدلًا من القول ، والجواب بالقول لا يجوز أخذ الأجرة عليه .
  - (٦) أي : الواجبات القولية التي هي مثل الإفتاء .
    - (٧) أي : وجوب الجواب على فرض حصوله .
  - (٨) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٩) المراد بالخصال هنا: خصال الكفارة كما فسر في هامش النسخة
   (ج) وهي الواجبات التي تكون في العادة واجبات مخيرة .

- = وانظر « تفصيل عقد الفوائد بشرح قيد الشرائد ورقة ١٤٨ الوجه أ » .
- (١) أي : الواجب من الواجبات المخيرة التي تتعين إلا بالفعل كخصال الكفارة مثلاً .
  - (٢) أي : واحد من الخصال غير معين .
  - (٣) أي: يتعين الواحد من الواجبات المخيرة بفعله .
- (٤) المقصود بالوجود هنا: فعل الواجب المخير ، أي : فلا يسبق تعيينُه اختيارَه و فعله .
  - (٥) أي : هنا في مسألة الجواب بالكتابة أو اللسان .
  - (٦) أي : تعين الواجب حاصل قبل فعله واختياره .
- (٧) أي: فافترقت مسألة الجواب باللسان أو الكتابة عن مسألة الكفارة بإحدى الخصال . فتتعين إحدى خصال الكفارة بالتعيين ولا تتعيين الكتابة في مسألة جواب الاستفتاء بالتعيين .
  - وقد يقال : إن الواجب في جواب الفتوى واحد غير معين .

إما الجواب باللسان أو الجواب بالكتابة ، ويتعين أحدهما بالتعيين كما في خصال الكفارة .

ويجاب عن ذلك بأن الكتابة لا تتعين بالتعيين ، وذلك لأنه يجوز للمفتي أن يجيب بالكتابة ثم يعدل في أثنائها إلى الجواب باللسان ، لا يتعين فيكون الجواب بالكتابة شيئاً زائداً عن الجواب باللسان ، لا يتعين على المفتي بذله ، ولا الاستمرار عليه . بينما خصال الكفارة تتعين إحداها بالتعيين ، وليس في شيء منها شيء زائد عن الوجوب للنص عليها كاملة وهنا يكون الفرق .

هذا) (۱) وأنت خبير بأن الكفّ عن أخذ الأجرة على كتابة الجواب أولى ، احترازا عن القيل والقال (٢) ، وصيانة (لماء) (٣) (وجهه) (٤) عن الابتذال (٥) ، والله (الموفّق) (٦) (إلى سبيل الرشاد ، وإليه المرجع والمآب) (٧) .

والقيل : هو القول ـ والقال اسم من القول .

والقيل والقال هو فضول القول . وقوله هنا : احترازاً عن القيل والقال ، أي : احترازاً عن اتهامه بقبوله الرشوة ومحاباة الناس بأخذ الأجرة على الإفتاء .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث لم يرد في الأصل .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « الوجه » .

(٥) الابتذال هو ترك التصون والتحرز.

انظر «القاموس المحيط ج ٣ ص ٣٣٣، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٥ ».

وقول المؤلف: إن الكفّ عن أخذ الأجرة أولى صيانة لماء الوجه عن الابتذال: يقصد به أن أخذ الأجرة على كتابة الفتوى يدعو الناس غلى ابتذال المفتي ، ويدعو المفتي إلى أن ينظر إلى ما في أيدي الناس ، وهذا يخالف جلالة الإفتاء وعظمته . وعلو شأنه عند الناس ، كما كان سابقاً .

فقد ورد في « الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣١٠ » أن أبا يوسف إذا استفتي في مسألة استوى وارتدى وتعمم ، ثم أفتى تعظيماً لأمر الإفتاء .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « أعلم » .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث لم يرد في الأصل .

<sup>(</sup>٢) انظر « تفصيل عقد الفوائد بشرح قيد الشرائد ورقه ١٤٨ أ » .

# الفصل الثاني

# في طريق القاضي إلى الحكم (1) وفيه من تقبل شهادته ومن لا تقبل (شهادته (7) ( وفيه (7)

اعلم أن طريق القاضي إلى الحكم (مختلف) المحكوم باختلاف المحكوم به (0) ، فإن كان من حقوق العباد المحضة فالطريق للقضاء به عبارة عن الدعوى (0) والحجّة . (والحجّة) إما

(۱) سيأتي تعريف الحكم ومحترزات التعريف في كلام المؤلف ص
 «۷۹۱» وقد ذكر المؤلف هناك أن الحكم هو :

الإلزام في الظاهر على صفة مختصّة بأمر ظن لزومه في الواقع شرعاً .

- (٢) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل .
- (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) وهو الصحيح .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ح) بلفظ « يختلف » وهو الأصح لمناسبته سياق الكلام .
- (٥) المحكوم به هو حق الله تعالى أو حقوق عباده أو ما كان فيه حق الله تعالى وحق عباده مشتركاً .
- (٦) سيأتي تعريف الدعوى في كلام المؤلف قريباً إن شاء الله تعالى انظر ص «١٦٤) .
- (٧) ما بين القوسين لم يرد في المخطوطة ، وهو من تمام المعنى كما في
   الفواكه البدرية . وقد أظهرت لتفخيم أمرها إذ هي الجزء المهم في =

البيّنة (١) أو الإقرار أو اليمين (٢)

طريق الحكم .

انظر « الفواكه البدريّة ص ٧٨ ».

(۱) البيّنة : هي كل ما أبان الحقّ . فيْعلة ، من البيان ، وهو الظهور والوضوح :

انظر « المغرب ص ٥٧ ، أنيس الفقهاء ص ٢٣٧ » ، وهذا في معناها العام .

أما المقصود بها في كلام المؤلف هنا فهي الشهادة ، وذلك لأنه ذكر بعد ذلك أنواح الحجج الأخرى .

(٢) اليمين لغة: القوة.

وهي اليد اليمني ، سميت بذلك لزيادة قوتها وبطشها ، ومنه قوله تعالى : ﴿ فراغَ عليهم ضَرْباً باليمين ﴾ الصافات آية ٩٣ .

واليمين: الحلف والقسم، وسمي الحلف يميناً لأنهم كانوا إذا تحالفوا تصافحوا بالأيمان، فسمي القسم يميناً لاستعمال اليمين فه.

واليمين مؤنثة جمعها أيمن ـ وأيمان ـ وأيامن .

انظر «أنيس الفقهاء ص ١٧١ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٧٨ ، لسان العرب المحيط ج ٣ ص ١٦ » .

واليمين في اصطلاح الفقهاء: عبارة عن تأكيد الأمر وتحقيقه بذكر اسم الله تعالى أو صفة من صفاته.

انظر « أنيس الفقهاء ص ١٧٢ » .

وقد اتفق الفقهاء \_ رحمهم الله تعالى \_ على أن اليمين وسيلة من وسائل الإثبات أمام القضاء ، وأنها مشروعة لتأكيد جانب الصدق على جانب الكذب في إثبات الحقوق أو نفيها .

انظر « المجاني الزهرية ص ٨١ بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٦ . =

روضة الطالبين ج ١٢ ص ٣١ وما بعدها . الإنصاف ج ١١ ص ٢٥١ » .

ومن الأدلَّة على مشروعية اليمين في القضاء ما يأتي :

أ\_ ما رواه مسلم عن ابن عباس أن النبي على قال : " لو يعطى الناس بدعواهم ، لادّعى ناس دماء رجال وأموالهم ، ولكن اليمين على المدّعى عليه » .

انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ١٢٨ كتاب الأقضية باب اليمين على المدّعي عليه » .

ب ـ ما رواه مسلم عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ قضى باليمين على المدعى عليه .

انظر « المرجع السابق ـ صحيح البخاري ج ٥ ص ١٦٧ ، ج ٣ ص ١٤٩ ، سنن أبي داود ج ٣ ص ٣١١ حديث رقم ٣٦١٩ » .

ومن فوائد اليمين في القضاء ، كما قال ابن القيم :

تخويف المدّعى عليه سوء عاقبة الحلف الكاذب ، فيحمله ذلك على الإقرار بالحقّ .

ومنها: القضاء عليه بنكوله عنها.

ومنها: انقطاع الخصومة وانتهاء النزاع.

ومنها: إثبات الحقّ بها إذا ردّت على المدّعِي ، أو أقام معها شاهداً .

ومنها : تعجيل عقوبة الكاذب بها .

انظر « الطرق الحكمية ص ١١٢ » .

(١) أي : النكول عن اليمين .

وقد اعتبر المؤلف النكول عن اليمين طريقاً من الطرق التي يتوصّل بها القاضي إلى الحكم . ولكن العلماء اختلفوا في اعتبار النكول طريقاً من الطرق التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم وذلك على ثلاثة أقوال: القول الأول:

أن النكول يعتبر طريقاً للحكم إذا كان المدّعي غير عالم علماً يقيناً بما تقع عليه اليمين ، واختص المدّعي عليه بعلم ذلك .

ولا يعتبر النكول طريقاً للحكم إذا كان المدّعِي على علم بما تقع عليه اليمين . بل لا بدّ من ردّ اليمين عليه عند نكول المدّعى عليه عن اليمين .

قال بذلك ابن تيميّة وابن القيّم من الحنابلة .

انظر «الطرق الحكمية ص ١٢١ وما بعدها، الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٥».

ويتضح ذلك بالمثال .

فمثال ما يقضي به بمجرد النكول فقط:

إذا ادعى شخص على آخر أنه سرق منه مالاً ، فأنكر المدّعى عليه ذلك ، ولا بيّنة للمدعي على السرقة ، ونكل المدّعى عليه عن اليمين ، فإنه يقضي على المدعى عليه لنكوله ، ولا تردّ اليمين على المدّعي ، وذلك لأن العلم بما تقع عليه اليمين في هذا المثال مما يعلمه المدّعى عليه وحده ، فإن الغالب أن المدّعي لا يرى المدّعى عليه أثناء السرقة ، وإنما يدّعي عليه لوجود قرائن وأدلة أخرى توجه الشبهة له فقط .

ومثال مالا يقضى فيه بالنكول وحده ولا بد من رد اليمين على المدعي : ما لو ادعى رجل على آخر أنه أقرضه مبلغاً من المال ، وأنكر المدعى عليه هذا القرض ، ولا بينة للمدعي ، ونكل المدّعى عليه عن اليمين ، فلا يقضى على المدّعى عليه بمجرد هذا النكول ،

بل لا بد من رد اليمين على المدعي لكونه عالماً بما تقع عليه اليمين .

والفرق بين المثالين :

أن السرقة في المثال الأول قد تخفى على المدّعي ، فلا يكلّف اليمين على صدق دعواه ، فيقضى له بمجرد نكول المدّعَى عليه .

وأما الإقراض في المثال الثاني ، فهو مما عمله المدّعي بيده ، وهو على علم جازم بذلك إن كان صادقاً ، فيكلف اليمين على صدق دعواه إذا نكل المدّعى عليه عن اليمين .

والدليل على هذا القول: هو ما ثبت عن الصحابه رضوان الله عليه عليهم \_كما سيأتي في أدلة أصحاب القولين الآخرين \_ من الحكم بكلا الأمرين حسب الحالات والوقائع .

والصحابة أفهم الناس وأعلمهم بمقاصد النبي على ، وقواعد دين الله وشرعه ، كما أنه توفيق وجمع بين أدلة المذاهب التي تجيز الحكم بالنكول مطلقاً ، والتي لا تجيزه مطلقاً ، وحمل أدلة المجيزين على الحالات التي لا يجوز فيها ردّ اليمين على المدّعي ، وحمل أدلة المانعين على الحالات التي يجوز فيها رد اليمين على المدّعي .

# القول الثاني :

أن النكول عن اليمين يعتبر طريقاً للحكم مطلقاً فإذا توجّه على المدّعى عليه يمين فنكل عن أدائها ، حكم عليه بمجرد ذلك ولا تردّ اليمين على المدّعي .

قال بذلك:

الحنفية : انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ٢٠٤ ـ ٢٢٠ ، الفواكه البدرية ص ٨٢ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة .

انظر « الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٥ ، المغني ج ٩ ص ٢٣٥ » . الأدلة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتى:

أ\_ ما تقدم في حديثي ابن عباس اللذين ورد فيهما قول النبي الله الله الله الناس بدعواهم لادّعى ناس دماء رجال وأموالهم الكن اليمين على المدّعى عليه الله وقول ابن عباس أن النبي الله قضى الله على المدّعى عليه الله وقدسبق تخريجهما ص (٣٧٤).

ووجه الدّلالة فيهما أن اليمين تكون في جانب المدّعى عليه . وعدم القضاء بالنكول ورد اليمين على المدّعي فيه مخالفة لذلك . ويجاب عن الاستدلال بهذين الحديثين .

بأن جعل اليمين في جانب المدّعى عليه كان لقوة جانبه بالبراءة الأصلية ، فلما نكل عن اليمين ترجّع جانب المدّعي وليس له دليل سوى النكول ، فترد عليه اليمين تقوية لجانبه كما في الشاهد واليمين . كما أنه ليس في الحديثين ما يدل على المنع من ردّ اليمين على المدعى .

ب ما رواه البيهقي عن سالم بن عبد الله أن عبد الله بن عمر باع غلاماً له بثمانمئة درهم ، وباعه بالبراءة ، فقال الذي ابتاعه لعبد الله بن عمر : بالغلام داء لم يسمّه ، فاختصما إلى عثمان بن عفان فقال الرجل : باعني عبداً وبه داء لم يسمّه لي . فقال عبد الله بن عمر : بعته بالبراءة ، فقضى عثمان بن عفان على عبد الله بن عمر باليمين أن يحلف له لقد باعه الغلام وما به داء يعلمه ، فأبى عبد الله أن يحلف له ، وارتجع العبد فباعه عبد الله بن عمر بعد ذلك بألف وخمسمئة درهم .

انظر السن الكبرى ج ٥ ص ٣٢٨ ـ باب بيع البراءة قال الألباني

في إرواء الغليل : إس<del>نا</del>ده صحيح .

انظر « إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٦٤ » .

وجه الاستدلال بهذا الحديث أن عثمان رضي الله عنه لم يرد اليمين على المشتري عندما نكل ابن عمر عن اليمين وحكم عليه برد العبد بمجرد نكوله.

ويجاب عن ذلك بأن هذه الحالة من الحالات التي لا ترد فيها اليمين ، لكون من توجهت عليه اليمين لديه علم بما سيحلف عليه وبما تقع عليه اليمين ، فابن عمر قد طلب منه الحلف على نفي علمه بالعيب من عدمه لا يخفى عليه ، فهي تشابه مسألة دعوى القرض المتقدّمة في القول الأول .

ج ـ أن نكول المدّعى عليه عن اليمين دليل على صدق الدعوى الموجهة ضدّه وكذبه في إنكارها . فيكون نكوله دليلاً على رجوعه عن الإنكار والإقرار بالدعوى .

ويجاب عن ذلك بأن المدّعى عليه قد ينكل عن اليمين تورّعاً ، أو لكونه ناسياً للتعامل الذي حصل بينه وبين المدّعي ، أو أن الحقوق تشابهت عليه ، وليس لديه علم جازم بما يدّعي به المدّعي ، ونحو ذلك ، فلم يتعيّن النكول دليلاً على صدق المدّعي .

#### القول الثالث:

أن النكول عن اليمين ليس طريقاً للقضاء وحده ، فإذا توجّهت يمين على أحد طرفي الخصومة ونكل عن اليمين ، فلا بد من ردّ اليمين على الطرف الآخر ، ولا يحكم له إلا بيمينه .

# قال بذلك:

المالكية : انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ١٥٢ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٦٦ » .

والشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١٢ ص ٤٣ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٧٧ \_ ٤٧٨ .

وهو قول للحنابلة: انظر «الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٥. المغني ج ٩ ص ٢٣٥ »:

ج ٦٠ ص ١١٠ الأدلّة :

استدل أصحاب هذا القول بما يأتى:

أ\_ ما رواه الحاكم عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ ردّ اليمين على طالب الحقّ .

انظر « المستدرك ج ٤ ص ١٠٠ كتاب الأحكام ورواه الدارقطني في سننه . انظر التعليق المغني على سنن الدارقطني ج ٤ ص ٢١٣ . ورواه البيهقي في سننه ج ١٠ ص ١٨٤ وقال : « تفرد به سليمان بن عبد الرحمن الدمشسقي بإسناده هذا . والاعتماد على مامضي » .

ويقصد بما مضى : ما مضى من أحاديث القسامة ، كما فسر قوله هذا الصنعاني في سبل السلام ج ٤ ص ١٣٦ ولأنها قد تقدمت عليه عنده .

وقال الصنعاني: «إسناده ضعيف لأن مداره على محمد بن مسروق عن إسحاق بن الفرات. ومحمد لا يعرف وإسحاق مختلف فيه».

ووجه الاستدلال بهذا الحديث صريح: أن النبي على ردّ اليمين على طالب الحقّ. وهو المدّعي .

ويجاب عن ذلك بأن هذه الحالة التي ردّ النبي على فيها اليمين على طالب الحقّ من المسائل التي يكون المدّعي فيها عالماً بما تقع عليه اليمين.

وليس في الحديث دليل على اطراد ذلك في كل مسألة .

ب\_ ما رواه البيهقي عن الشعبي أن المقداد استقرض من عثمان بن عفان رضي الله عنه سبعة آلاف درهم ، فلما تقاضاه قال : إنما هي أربعة آلاف فخاصمه إلى عمر رضي الله عنه فقال إني قد أقرضت المقداد سبعة آلاف درهم فقال المقداد : إنما هي أربعة آلاف ، فقال المقداد : أحلفه أنها سبعة آلاف . فقال عمر رضي الله عنه : أنصفك ، فأبى أن يحلف ، فقال عمر : خذ ما أعطاك .

انظر « السنن الكبرى ج ١ ص ١٨٤ » .

وقال: ﴿ وهذا إسناد صحيح إلا أنه منقطع ، وهو مع ما روينا عن عمر رضي الله عنه في القسامة يؤكّد أحدهما صاحبه فيما اجتمعا فيه من مذهب عمر رضي الله عنه في ردّ اليمين على المدّعي » .

ووجه الاستدلال بهذا الأثر أن عمر رضي الله عنه ردّ اليمين على عثمان رضي الله عنه ، وهو صاحب الحق .

ويجاب عن الاستدلال بهذا الأثر بأن هذه المسألة من المسائل التي عند المدعي علم بما تقع عليه اليمين فهي مسألة قرض ، وقد تقدم أن مسألة القرض من المسائل التي لا يحكم بها بمجرد النكول .

# الترجيح:

بالاطلاع على الآراء المتقدّمة وأدلّتها ، وعمل الصحابة رضوان الله عليهم واختلاف النقل عنهم في الحكم بالنكول وحده أو ردّ اليمين ، يتبيّن لنا أن الحكم بمجرّد النكول ليس شيئاً مطّرداً ، كما أن الحكم بردّ اليمين كذلك ليس شيئاً مطرداً ، وإنما يختلف من مسألة إلى مسألة أخرى .

لذا فإن الـراجـــح وما ينبغي الأخذ به جمعاً بين الأدلّة هو ما ذهب

إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم من اعتبار حالات الأفراد والدعاوى ، فلا يقضي بمجرد النكول مطلقاً ، ولا تردّ اليمين على المدّعى مطلقاً .

بل يقضى بالنكول عندما يختص المدّعى عليه بالعلم بما تقع عليه اليمين أو بما سيحلف عليه .

وترد اليمين على المدّعي عند نكول المدّعي عليه إذا كان المدّعي عالماً بما تقع عليه اليمين

فكثيراً ما يلتبس الأمر على المدّعى عليه ، فلا يستطيع أن يجرم بالمدّعى به ، ولذلك لا يستطيع أداء اليمين على شيء غير جازم به . فإذا كان المدّعي على علم يقين بذلك ، وجب ردّ اليمين عليه لتعضد نكول المدّعى عليه ويحكم له بنكول ويمين كما سبقت الإشارة إلى ذلك في الأمثله .

هذا ، ومن الجدير بالذكر هنا أن الحنفيّه لا يعتبرون المفهوم دليلاً من الأدلة التي يستند إليها في الأحكام الشرعيّة . انظر « شرح المنار ص ١٩٢ ».

وفي هذه المسألة يقولون بالقضاء بالنكول، مع أن النكول ليس دليلاً منطوقاً ، وإنما هو مفهوم من حال المدّعي عليه .

الجماعة يقسمون على الشيء ويأخذونه ، وهي : اليمين .

انظر « لسان العرب المحيط ج ٣ ص ٨٨ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ١٦٥ ، المطلع ص ٣٦٨ » . وقد عرف الفقهاء القسامة تعاريف متعددة ، ويوجد لها في المذهب الواحد عدّة تعريفات بعضها شامل وبعضها الآخر غير شامل ، وحصر هذه التعريفات ومناقشتها يطول .

ونذكر هنا أنسب التعريفات التي ذكرت لها .

# فالقسامة هي:

أيمان معتبرة شرعاً في دعوى قتل معصوم على وجه خاص .

انظر « فتح القدير ج ٨ ص ٣٨٤ مغني المحتاج ج ٤ ص ١١١ ، المغنى ج ٨ ص ٦٩٥ التعريفات ص ١١٧ أنيس الفقهاء ص ٢٩٥ » .

والقسامة طريق من طرق الإثبات \_كما ذكر المؤلف \_ وذلك عند الفقهاء الأربعة . رحمهم الله .

انظر " بدائع الصنائع ج ۷ ص ۲۸۹ ، الفواکه البدریّة ص ۸۲ ، فتح القدیر ج ۸ ص ۳۸۳ ، حاشیة الدسوقی ج ٤ ص ۲۹۳ ـ بدایة المجتهد ج ۲ ص ۱۰۹ ـ حاشیة المجتهد ج ۲ ص ۱۰۹ ـ حاشیة عمیرة ج ٤ ص ۱۱۳ ، الأم ج  $\Gamma$  ص ۹۰ ـ المغنی ج ۸ ص ۱۲ ، الإنصاف ج ۱۰ ص ۱۳۹ ، شرح المنتهی ج  $\Gamma$  ص  $\Gamma$  » .

والأصل في القسامة ما رواه مسلم عن سهل بن أبي حثمة ورافع بن خديج أنهما قالا: خرج عبد الله بن سهل بن زيد ومحيصة بن مسعود بن زيد حتى إذا كانا بخيبر تفرّقا في بعض ما هنالك ، ثم إن محيصة يجد عبد الله بن سهل قتيلاً ، فدفنه ثم أقبل إلى رسول الله على هو وحويصة بن مسعود وعبد الرحمن بن سهل ،=

وكان أصغر القوم ، فذهب عبد الرحمن ليتكلّم قبل صاحبيه ، فقال له رسول الله على : كبّر . فصمت ، فتكلّم صاحباه وتكلّم معهما ، فذكروا لرسول الله على مقتل عبد الله بن سهل ، فقال لهم : أتحلفون خمسين يميناً فتستحقّون صاحبكم أو قاتلكم . قالوا : وكيف نحلف ولم نشهد ؟ قال : فتبرئكم يهود بخمسين يميناً . قالوا : وكيف نقبل أيمان كفار ؟ فلما رأى ذلك رسول الله على اعطى عقله .

انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ٩٨ باب القسامة » وروى البخاري نحوه انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ٤٢ » .

هذا وإذا كان الفقهاء قد اختلفوا في كيفية تطبيق القسامة وعلى من تجب أيمانها .

واختلفوا في موجب القسامة: هل توجب القصاص في دعوى العمد أم توجب الدية فقط ؟

فإن هذا خلاف طويل خارج عن موضوع كلام المؤلف هنا فالذي يهمنا هنا أن الفقهاء الأربعة \_ رحمهم الله تعالى \_ قد اتفقوا \_ كما تقدّم \_ على أن القسامة طريق من الطرق التي يتوصل بها القاضي إلى الحكم.

وسيأتي الكلام عن موجب القسامة في كلام المؤلف ص «٤٠٧»

(١) علم القاضي الذي يشير المؤلف إلى أنه طريق من طرق القضاء له حالتان :

# الحالة الأولى :

أن يكون علم القاضي بالدعوى المقامة عنده كعلم غيره من الناس فيها ، بحيث يكون هذا العلم متواتراً ومستفيضاً بين الناس .

فإن علم القاضي هذا من أظهر البينات التي يعتمد عليها القاضي في حكمه .

فإذا تواتر الشيء عنده ، وتضافرت به الأخبار بحيث اشترك في العلم به هو وغيره من الناس ، حكم بموجب ما تواتر عنده .

فمثلاً إذا تواتر عنده فسق رجل أو صلاحه أو عداوته لغيره ، أو فقر رجل أو موته ، لم يحتج إلى شاهدين عدلين ، بل بينة التواتر والاستفاضة أقوى من الشاهدين بكثير ، لأنها تفيد العلم .

وشهادة الشاهدين غايتها أنها تفيد ظناً غالباً .

وحكم القاضي بعلمه هذا حكم بحجّة ويقين ، ولا يتطرّق إلى الحاكم تهمة إذا استند إليه .

قال ابن القيم \_ رحمه الله تعالى \_ الطرق الحكميه ص ٢٠٢: « وهذا مما لا يعلم فيه بين العلماء نزاع » .

#### الحالة الثانية:

أن يكون علم القاضي بالدعوى المقامة عنده علماً خاصاً به لا يشاركه فيه غيره من الناس.

وفي هذه الحاله اتفق الفقهاء رحمهم الله تعالى على أن القاضي لا يجوز له الحكم بما يعلم خلافه وإن أقر به عنده بذلك مقر أو شهد به شاهدان .

وذلك لأنه لو قضى بذلك لكان قاطعاً ببطلان حكمه ومخالفته =

الحقيقة ، والحكم بما هو باطل أو مخالف للحق حرام إجماعاً .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ ، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٤٥ ،

حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٥٨ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ ، المغني ج ٩ ص ٥٤ » .

وأما حكم القاضي بمجرد علمه الذي لا يشاركه فيه أحد فيقع في ثلاث حالات .

# الحالة الأولى :

حكم القاضي بعلمه في التزكية والجرح ، وقد اتفق فقهاء المذاهب الأربعة على أنه يجوز للقاضي الحكم بعلمه في التزكية والجرح ، فيقبل شهادة من عرف عدالته ولا يحتاج إلى تعديل ويرد شهادة من عرف فسقه وإن عدله جماعة من الناس .

ولم يخالف في ذلك أحد من العلماء إلا في قول ضعيف عند الشافعية والحنابلة .

انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ ، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٤٥ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٥٨ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ ـ ٢٠٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ ، المغني ج ٩ ص ٥٥ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٨٥ ، الطرق الحكمية ص ١٩٤ » .

وذلك: لأنه لو لم يحكم القاضي بعلمه في الجرح والتعديل لتسلسل فإن المزكيين يحتاج إلى معرفة عدالتهما وجرحهما فإذا لم يعمل بعلمه احتاج كل واحد منهما إلى مزكيين ثم كل منهما إلى مزكيين وهكذا.

انظر « المغني ج ٩ ص ٥٥ ».

ثم إن هذا العلم الذي حكم به علم لا يختص به في العادة ، فغيره يشاركه فيه غالباً فلا تهمة ، فالعدل يكون عادة مشهوراً بين الناس

بعدالته ، وغير العدل يكون مشهوراً بفسقه وعدم عدالته .

انظر « المراجع السابقة » .

#### الحالة الثانية:

حكم القاضي بعلمه فيما أقر به الخصمان في مجلس الحكم إذا لم يسمع هذا الإقرار سوى القاضي .

وقد اختلف العلماء في جوازُ حكم القاضي بعلمه هذا وذلك على قولين :

# القول الأول :

أن القاضي يحكم بما سمعه أو علمه في مجلس حكمه إطلاقاً ، سواء شهد بذلك شاهدان أو شاهد واحد أو لم يسمعه معه أحد .

#### قال بذلك:

الحنفية : انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ » .

وقال به بعض المالكية : انظر « حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٥٩ ، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٤٥ » .

وقال به الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة : انظر « الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٠ ، المغنى ج ٩ ص ٥٥ » .

وذلك : لأن هذا الحكم حكم بالإقرار الحاصل في مجلس القضاء لا حكم بعلم القاضي .

انظر « مغنى المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ » .

# القول الثاني :

أن القاضي لا يحكم بما سمعه أو علمه في مجلس الحكم إذا لم يستمر المقر على إقراره إلا إذا سمعه معه غيره وشهد به عليه .

قال بذلك:

المالكية : في المشهور لديهم .

انظـر \* تبصـرة الحكـام ج ٢ ص ٤٦ حــاشيــة الــدســوقــي ج ٤ ص ١٥٩ » ، وقال به القاضي من الحنابلة .

انظر « الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٠ ، المغني ج ٩ ص ٥٥ »

وذلك لأنه يعتبر حاكماً بعلمه ولو أخذ بهذا لذهبت أموال الناس وحكم عليهم بما لم يقرّوا به .

انظر « المغني تبصرة الحكام السابقين » .

ويجاب عن ذلك بأن القاضي في مجلس القضاء إنما يسمع الإقرار والإقرار لا يشترط له الإشهاد ولو اشترط الإشهاد على كل كلمة يقر بها الخصم في مجلس القضاء لما تمكن القاضي من الفصل في قضية واحدة .

الترجيع :

بالاطلاع على قولي العلماء المتقدمين وما عللوا به من تعليلات ، وبالنظر إلى ما يحقّق المصلحة العامة وما يبقى لمجلس القضاء هيبته وإجلاله .

فإني أرى أن الراجح هو ما ذهب إليه أصحاب القول الأول المتضمن أن القاضي يحكم بموجب ما سمعه أو علمه في مجلس حكمه ، سواء استمر المقر على إقراره أو عدل عنه .

وذلك لأن كلّ مقر عندما يشعر أن في إقراره حجة عليه فإنه سيعدل عنه ، وخاصة إذا كان يعلم أن ذلك سيقبل منه . ولا يخفى ما في ذلك من الضرر .

ولو أخذ بالقول الثاني الذي يشترط فيه الإشهاد على الإقرار لوجود التهمة لقيس عليه غيره من الشهادة ، ولاشترط الإشهاد عليها

لئلا يرجع الشاهد ، ولاشترط الإشهاد على التزكية ولتسلسل ذلك ، فكلّ شيء مما تقدم توجد فيه التهمة المذكورة في تعليلهم . الحالة الثالثة :

حكم القاضى بعلمه الخاص به الحاصل في غير مجلس القضاء .

اختلف العلماء في جواز حكم القاضي بعلمه الخاص به الحاصل في غير مجلس القضاء ، وذلك على قولين :

# القول الأول:

لا يجوز للقاضي أن يحكم بعلمه الحاصل خارج مجلس القضاء إطلاقاً .

#### قال بذلك:

المالكية : انظر «حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٥٨ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٢٧٠ ، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٤٥ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٥٧ » .

وهو قول الشافعية : انظر « روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ ، مغنى المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ » .

وهو الصحيح لدى الحنابلة: انظر «المغني ج ٩ ص ٥٣، الإنصاف ج ١١ ص ٢٥٠».

#### الأدلة:

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي .

أ\_ ما رواه أبو داود عن عائشة أن النبي ﷺ بعث أبا جهم بن حذيفة مصدّقاً ، فلاحاه رجل في صدقته ، فضربه أبو جهم فشجّه ، فأتوا النبي ﷺ فقالوا : القوَد يا رسول الله ، فقال : لكم كذا وكذا ، فلم يرضُوا ، فقال : إني خاطب فلم يرضُوا ، فقال : إني خاطب العشيّة على الناس ومخبرهم برضاكم . قالوا : نعم ، فخطب فقال :

إن هؤلاء الليثيين أتوني يريدون القَوَد ، فعرضت عليهم كذا وكذا فرضُوا ، أفرضيتم ؟ قالوا : لا ، فهم المهاجرون بهم ، فأمرهم رسول الله على أن يكفّوا عنهم ، فكفّوا عنهم ، ثم دعاهم فزادهم ، فقال : أفرضيتم ؟ قالوا : نعم ، قال : إني خاطب على الناس ومخبرهم برضاكم . قالوا : نعم ، فخطب فقال : أفرضيتم قالوا : نعم ،

انظر « سنن أبي داود ج ٤ ص ١٨١ حديث رقم ٤٥٣٤ ، وسكت عنه ، انظر عنه ، انظر مقدمة سنن أبي داود ج ١ ص ١٠ .

وقال المنذري: «قال البيهقي: ومعمر بن راشد حافظ قد أقام إسناده، فقامت به الحجة » انظر «مختصر المنذري ج ٦ ص ٣٣٤».

فالنبي ﷺ: لم يقض عليهم بعلمه حين أحبر القوم بأنهم رضوا فأنكروا ذلك وزادهم مع أنه يعلم أنهم قد رضوا أولاً ، وليسوا صادقين في إنكارهم .

ب ما رواه مسلم عن ابن عباس أنه قال: ذكر التلاعن عند رسول الله على فقال عاصم بن عدي في ذلك قولاً ثم انصرف ، فأتاه رجل من قومه يشكو إليه أنه وجد مع أهله رجلاً ، فقال عاصم: ما ابتليت بهذا إلا لقولي ، فذهب به إلى رسول الله على ، فأخبره بالذي وجد عليه امرأته ، وكان ذلك الرجل مصفراً قليل اللحم سبط الشعر ، وكان الذي ادعى عليه أنه وجده عند أهله خذلاً آدم كثير اللحم ، فقال رسول الله على : اللهم بين ، فوضعت شبيها بالرجل الذي ذكر زوجها أنه وجده عندها ، فلاعن رسول الله على بينهما . فقال رجل لابن عباس في المجلس : أهي التي قال رسول الله على :

لو رجمت أحداً بغير بيّنة رجمت هذه ؟ فقال ابن عباس : لا تلك امرأة كانت تظهر في الإسلام السوء .

انظر «الجامع الصحيح ج ٤ ص ٢٠٩ ـ ٢١٠ ». فقول النبي : « لو رجمت أحداً بغير بيّنة رجمت هذه » يدلّ على أن النبي يعلم أن هذه المرأة تستحقّ الرجم ، ولكنه لا يمنعه من رجمها إلا عدم وجود البيّنة الظاهرة .

ج ـ ما رواه البخاري عن أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله عنها أن بعضكم أن عنها أنا بشر وإنكم تختصمون إلي ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجّته من بعض ، فأقضي نحو ما أسمع ، فمن قضيت له بحقّ أخيه شيئاً فلا يأخذه ، فإنما أقطعُ له قطعةً من النار » .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١٢ .

فالنبي على قال : فأقضي نحو ما أسمع ، فجعل مرجعه في القضاء ما يسمعه من الخصمين فقط . مع أنه على قد يعلم حقيقة الأمر بتعليم الله تعالى له .

د\_ ما رواه ابن شهاب عن زبيد بن الصلت : أن أبا بكر الصديق قال : لو وجدت رجلاً على حدّ ما أقمته عليه حتى يكون معي غيري .

انظـر « فتـح البـاري ج ١٣ ص ١٦٠ ، نيـل الأوطـار ج ٩ ص ١٩٦ ، الطرق الحكميه ص ١٩٩ » .

هــ ما رواه عبد الكريم الجزري عن عكرمه أن عمر بن الخطاب قال لعبد الرحمن بن عوف : أرأيت لو رأيت رجلاً يقتل أو يسرق أو يزني ؟ قال : أرى شهادتك شهادة رجل من المسلمين ، قال : أصبت .

انظر «صحیح البخاري ج ۸ ص ۱۱۳ . وقال ابن حجر في فتح

الباري ج ١٣ ص ١٥٩ »: وهذا السند منقطع بين عكرمة ومن ذكره عنه ، لأنه لم يدرك عبد الرحمن فضلًا عن عمر ».

وانظر الطرق الحكمية ص ١٩٩ » .

و\_ ما رواه ابن عيينة عن عبد الله بن شبرمة قال « قلت للشعبي : يا أبا عمرو أرأيت رجلين استشهدا على شهادة ، فمات أحدهما واستقضى الآخر ، فقال : أتي شريح فيها وأنا جالس ، فقال : ائت الأمير وأنا أشهد لك .

انظر « فتح الباري ج ١٣ ص ١٥٩ » .

قال ابن القيم في « الطرق الحكمية ص ١٩٩ » .

ا وقد ثبت عن أبي بكر وعمر وعبد الرحمن بن عوف وابن عباس ومعاوية المنع من ذلك ولا يعرف لهم من الصحابة مخالف . . . وهذا من كمال فقه الصحابة رضي الله عنهم و فإنهم أفقه الأمة

وهذا من كمال فقه الصحابة رضي الله عنهم و فإنهم أفقه الأمة وأعلمهم بمقاصد الشرع وحكمه ، فإن التهمة مؤثرة في باب الشهادات والأقضية »

القول الثاني 🗄

يجوز للقاضي أن يحكم بعلمه الحاصل في غير مجلس قضائه . قال بذلك :

الحنفية: انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٣٣ ، المبسوط ج ١٦ ص ١٠٥ \_ ١٠٦ ».

ص ۱۱۱، المبسوط ج ۱۱ ص ۱۰۵ \_ ۱۰۱ » . وهو القول الصحيح لدى الشافعية : انظر « تحفة الطلاب ج ۲

ص ٤٩٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٥٦ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٨ ، حاشية الشرقاوي ج ٢ ص ٤٩٥ » .

وقول للحنابلة: انظر الإنصاف ج ١١ ص ٢٥١ » .

### الأدلة:

استدل أصحاب هذا القول على قولهم هذا بجواز قضاء القاضي بعلمه بما يأتى .

أ\_ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ للهُ شَهداءَ بالقسطِ ولا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قوم على أَلَّا تعدِلُوا إعدِلُوا هو أقربُ للتقوى واتقوا الله إن الله خبيرٌ بما تعملون ﴾ الآية ٨ سورة المائدة .

فالأمر بالقسط يوجب على القاضي الحكم بما يعلم أنه الصواب .

فإذا علم القاضي ان ذلك ظالم وأن الآخر مظلوم ، وترك الظالم على ظلمه لعدم وجود البيّنة ، فإن ذلك لا يكون عدلاً ، وليس فيه من القسط شيء .

ويجاب عن ذلك بأن الآية تدل على الأمر بالشهادة بالقسط ، وليس فيها دلالة على أن القاضي يجب عليه الحكم بموجب علمه أو يجوز له ذلك .

ب ما رواه مسلم عن طارق بن شهاب قال: أول من بدأ بالخطبة يوم العيد قبل الصلاة مروان ، فقام إليه رجل فقال: الصلاة قبل الخطبة ، فقال: قد ترك ما هنالك. فقال أبو سعيد: أما هذا فقد قضى ما عليه ، سمعت رسول الله على يقول: « من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ».

انظر الجامع الصحيح ج ١ ص ٥٠، سنن أبي داود ج ١ ص ٢٩٦ باب الخطبة يوم العيد حديث رقم ١١٤٠ . فالقاضي بما أعطي من السلطه ، وما به من العدالة قادر على تغيير الظلم الذي يعلمه ويقع بين يديه إذا كان لديه علم به .

ويجاب عن ذلك بأن القاضي مأمور بتغيير المنكر الذي يثبت لديه

بالبيّنة أو الإقرار أو الاستفاضه . والمنكر الذي يثبت لديه بعلمه وحده لا يستطع تغييره بيده لوجود التهمة .

وإنما يستطيع تغييره بقوله ، وذلك بالشهادة على فاعله عند قاض

ج - إذا كان القاضي يحكم بالبينه واليمين والنكول عنها وغيرها من الحجج ، وهي لا تدل إلا على ظن غالب ، فلأن يحكم القاضي بما يعلمه علماً يقيناً أولى وأقرب إلى الحق .

انظر « المغني ج ٩ ص ٥٤ » . ويجاب عن ذلك بأن منع القاضي من الحكم بعلمه لا لعدم

ويجاب عن ذلك بال منع الفاضي من الحكم بعلمه لا لعدم حصول العلم اليقين فيما يعلم، وإنما لوجود التهمة في الحكم بالعلم، ولما يترتب على القول بجواز ذلك من المفاسد. ودرء المفاسد مقدّم على جلب المصالح.

د - أن القاضي يجوز له الحكم بعلمه في تعديل الشهود إجماعاً . فيقاس على ذلك حكمه في ثبوت الحقّ إذ لا فارق بينهما والمحذور فيهما واحد .

ويجاب عن ذلك: بأن الأصل في المسلمين العدالة، والقاضي لا يحكم بعلمه في التركية إلا إذا لم يعارض علمه هذا ما يخالفه، وإذا لم يعارض علمه شيء يخالفه فهو دليل على عدم الجرح. فهو كالحكم بالاستفاضة.

هذا وإن كان أصحاب هذا القول قد اتفقوا على أن القاضي يجوز له القضاء بعلمه فإنهم قد اختلفوا في أمرين :

الأمر الأول: زمن حصول علم القاضي الذي يقضي به اومكانه هل هو قبل ولايته أو بعدها ، وهل هو في مكان ولايته أو خارجها .

الأمر الثاني: الحقوق التي يقضي بها القاضي بعلمه.

وهذان الأمران ليسا مجال هذا البحث ولكنني أشير إليهما إشارة يسيرة تتميماً للفائدة .

ففي الأمر الأول: أتفق القائلون بجواز قضاء القاضي بعلمه على أن القاضي يحكم بكل ما علم سواء علمه في مكان ولايته وزمانها أو غير ذلك .

ولم يخالف في ذلك إلا الإمام أبو حنيفه حيث اشترط أن يكون علم القاضي حاصلًا في مكان ولايته وزمانها .

انظر « بدائع الصنائع ج ٧ ص ٧ » .

وأما الأمر الثاني فإن القائلين بجواز قضاء القاضي بعلمه اختلفوا في الحقوق التي يجوز له القضاء فيها .

فقال الحنفية والشافعي في أحد قوليه ، ورواية لأحمد: إن القاضي يقضي بعلمه في جميع الحقوق المتعلقة بالآدميين ، ولا يقضي في الحدود الخالصة . وفي قول للشافعية والحنابلة أن القاضي يحكم بعلمه مطلقاً حتى في الحدود الخالصه لله تعالى .

انظر « المراجع السابقة لأصحاب كل مذهب » .

الرأي الراجع في قضاء القاضي بعلمه الحاصل في غير مجلس قضائه:

الناظر لأدلة كلّ فريق من المانعين لقضاء القاضي بعلمه والمجيزين لذلك تطمئن نفسه إلى القول بأن القاضي لا يجوز له القضاء بعلمه الخاصّ الحاصل له في غير مجلس قضائه ، وذلك لقيام الشبهة والتهمة ، ولا سيما في زمان فسدت فيه القلوب وضعف فيه الوازع الديني .

ولأن في القول بجواز قضاء القاضي بعلمه الخاص مفاسد كبيرة يجب النظر إليها بعين الاعتبار .

ومهما كان من المصالح في جواز قضاء القاضي بعلمه ، إلا أن تقديم درء هذه المفاسد واجب يفرضه زماننا الذي فشا فيه الكذب ، وتطبعت فيه النفوس على النفاق ، وقل فيه الوازع الديني .

يقول « في الطرق الحكمية ص ١٩٩ » .

« وهل يسوغ للحاكم أن يأتي إلى رجل مستور بين الناس ، غير مشهور بفاحشة ، وليس عليه شاهد واحد بها ، فيرجمه ويقول : رأيته يزني ، أو يقتله ويقول : سمعته يسبّ . أو يفرق بين الزوجين

ويقول: سمعته يطلّق. وهل هذا إلا محض التهمة؟ ولو فتح هذا الباب ـ ولا سيّما لقضاة زماننا ـ لوجد كلّ قاض له عدوٌ السبيلَ إلى قتل عدوّه ورجمه وتفسيقه والتفريق بينه وبين امرأته، ولا سيما إذا

كانت العداوة خفية لا يمكن عدوه إثباتها . حتى ولو كان الحق هو حكم الحاكم بعلمه ، لوجب منع قضاه الزمان من ذلك ا. هـ . » .

# بما يريد (أن ) $^{(1)}$ يحكم به ( للخصم ) $^{(1)}$ ، أو ( قرينة دالّة ) $^{(7)}$

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : ﴿ أو » .
  - (۲) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « أقرائن الدالة » وفي النسخة ج) بلفظ : « القرائن الدالة » .

والقرائن جمع قرينة .

والقرينة : ما يفصح عن المراد لا بالوضع .

يقال : اقترن الشيء بالشيء : إذا صاحبه ولازمه ، والقرينة : هي الزوجة ، والقرين : هو الصاحب .

انظر: «المجاني الزهرية ص ٨٣، لسان العرب المحيط ج ٣ ص ٢٥٨، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٢٥٨، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٣١، مختار الصحاح ص ٥٣٣».

والقرينة في الاصطلاح : هي كل ما يدلّ على أمر خفيّ مصاحب له بواسطة نص أو عرف أوعادة أو غيرها .

انظر « وسائل الإثبات ص ٤٨٨ ، الإثبات بالقرائن ص ٦٢ ، التعريفات ص ١١٦ » .

والقرائن أنواع شتى وأمثلتها كثيرة لا تدخل تحت الحصر . فمنها ما نص الشارع عليها واعتبرها قرائن يجب على القاضي الحكم بها على كل حال .

مثال ذلك : إذا أنكر الرجل أبوّة من ولدته أمرأة عقد عليها عقداً شرعياً ودخل بها ، لا يقبل إنكاره ، ويجب على القاضي الحكم بثبوت النسب منه .

وذلك : لما رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال : « الولد للفراش وللعاهر الحجر » .

انظر ﴿ الجامع الصحيح ج ٤ ص ١٧١ ، صحيح البخاري ج ٨ =

ص ١١٦ ، سنن النسائي ج ٦ ص ١٨٠ » .

فيحكم القاضي على الرجل بالأبوة لقرينة الفراش الصحيح.

ومنها قرائن قطعيّة تبلغ في دلالتها حدّ اليقين ، وتكون الاحتمالات الواردة عليها ضعيفة جداً لا تبلغ في قوّتها حدّ

الاحتمالات الواردة على الإقرار والشهادة .

ومثالها : ما سيورده المؤلف قريباً كدليل قوي يوجب القصاص ، إذ لا يمتري أحد في دلالته ووضوح الاستدلال به .

ومنها قرائن يستنبطها القاضي باجتهاده أثناء وقوع الخصومة ، يستظهرها من كلام الخصمين وحالهم ، ويحكم بموجبها إذا كان مقتنعاً بها وغلب على ظنه صحّتها ، وهي تعتمد على فطنة القاضي وذكائه وقدرته على التوصل إلى الحقّ بطريق إعمال الفكر .

ودكانه وقدرته على التوصل إلى الحق بطريق إعمال الفحر مثالها:

ما رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : «كانت امرأتان معهما ابناهما ، جاء الذئب فذهب بابن الحداهما ، وقالت الأخرى :

إنما ذهب بابنك . فتحاكمتا إلى داود عليه السلام ، فضى به للكبرى ، فخرجتا على سليمان بن داود عليه السلام فأخبرتاه ، فقال : ائتوني بالسكين أشقه بينهما ، فقالت الصغرى : لا تفعل يرحمك الله هو إبنها فقضى به للصغرى » . قال أبو هريرة : والله إن

سمعت بالسكين قطّ إلا يومئذِ ، وما كنا نقول إلا المدية .

انظر «صحيح البخاري ج ٨ ص ١٢ كتاب الفرائض باب ٣٠. ورواه مسلم في صحيحه ج ٥ ص ١٣٣ باب اختلاف المجتهدين ». فقد استدل سليمان عليه السلام بقرينة شفقة الأم على ولدها.

ويلاحظ هنا أن سليمان بن داود عليهما السلام قدم العمل بالقرينة

على العمل بالإقرار لما تعارضا ، وذلك لقوة القرينة ودلالتها على المطلوب ، وكون الإقرار إقراراً صادراً من مضطر .

# مشروعية العمل بالقرائن :

أجمع جمهور الفقهاء على جواز العمل بالقرائن والحكم بموجبها وبما تدلّ عليه ، واعتبرها بعضهم في بعض الحالات أقوى من البينة أو الإقرار .

انظر «الفواكه البدرية ص ۸۳، معين الحكام ص ١٦٦، رد المحتار على الدر المختار ج ٧ ص ٤٣٧، تبصرة الحكام ج ٢ ص ٩٥ ، الطرق الحكمية ص ٩٥ ـ ٢١٢، الطرق الحكمية ص ٩٥ ـ ٢١٢».

وقد استخرج الفقهاء قرائن كثيرة واستنبطوا علامات جمّة على الوقائع والأحداث ، وعللوا الوقائع والأحداث بأمارات كثيرة . ولم أقف على قول قائل بعدم جواز الحكم بالقرائن .

وأما ما نسبه الزحيلي في كتابه وسائل الإثبات ص ٥٠١ وإبراهيم الفائز في كتابه الإثبات بالقرائن ٧٨ إلى ابن نجيم المصري صاحب البحر الرائق ، ومحمد علاء الدين صاحب تكملة رد المختار من أنهما يقولان بعدم جواز الحكم بالقرائن ففيه نظر .

فالصحيح أن ابن نجيم المصري في كتابه «البحر الرائق ج ٧ ص ٢٠٥ » ذكر طرق الإثبات وذكر منها القرائن وقال: إنه لم يره لغير ابن الغرس ، ولكنه لم ينكر عليه أو يقل بخلافه . وعدم رؤيته لغيره لا يدل على عدم القول به من قبل ، بل قد عمل المسلمون بالقرائن . والعمل أبلغ من القول والمثبت مقدّم على النافي .

وأما محمد علاء الدين فقد أخذ على ابن الغرس « انظر تكملة ردّ المحتار ج ٧ ص ٤٣٧ » أخذ عليه القول بأن القرائن توجب الحكم

بالقصاص كما في المثال الذي سيذكره المؤلف وقال: إن هذا محل نظر ، ويقصد بذلك الحكم بالقصاص بموجب القرينة ، ولم يقصد بذلك مجرد الحكم بالقرائن .

ومما يدل على ذلك أن محمد علاء الدين بن عابدين يعمل بالقرينة ويفتى بموجبها .

فقد نقل في كتابه قرة عيون الأخيار ج ٧ ص ٤٨٩ عن الفتاوى الخيرية ج ٢ ص ٥٢ مايلي :

فرع

سئل في شاب أمرد كره خدمة من هو في خدمته لمعنى هو أعلم بشأنه وحقيقته ، فخرج من عنده . فاتهمه أنه عمد إلى سبته وكسره في حال غيبته ، وأخذ منه كذا . . المبلغ سماه . وقامت أمارة عليه بأن غرضه منه بذلك استبقاؤه واستقراره في يده على ما يتوخّاه . هل يسمع القاضي والحالة هذه عليه دعواه ، ويقبل شهادة من هو متقيد بخدمته ، وأكله وشربه من طعامه ومرقته ، والحال أنه معروف بحب الغلمان ؟ الجواب ولكم فسيح الجنان .

الجواب: قد سبق لشيخ الإسلام أبي السعود العمادي ـ رحمه الله تعالى ـ في مثل ذلك فتوى: بأنه يحرم على القاضي سماع مثل هذه الدعوى ، معللاً بأن مثل هذه الحيلة معهودة فيما بين الفجرة ، واختلاقاتهم فيما بين الناس مشتهرة . وفيها من لفظه رحمه الله تعالى : لا بد للحكام ألا يصغوا لمثل هذه الدعاوى ، بل يعزروا المدعي ويحجزوه عن التعرض لمثل ذلك الغمر المنخدع . وبمثله أفتى صاحب تنوير الأبصار لانتشار ذلك في غالب القرى والأمصار ، ويؤيد ذلك فروع ذكرت في باب الدعوى تتعلق باختلاف حال المدعي وحال المدعي عليه ، ويزيد ذلك بعد إشهاده من بعشاه المدعي وحال المدعي عليه ، ويزيد ذلك بعد إشهاده من بعشاه

وقد دلّ على العمل بالقرينة الكتاب والسنة .

# فمن الكتاب:

شهادةً .

أَ ـ قوله تعالى : ﴿ وشهد شاهدٌ من أهلها إن كانَ قميصُه قُدَّ من قُبُلٍ فصدقَتْ وهو من الكاذبين . وإنْ كانَ قميصُه قُدَّ من دُبُرٍ فكذبَتْ وهو من الصادقين ﴾ الآيتان رقم ٢٦ ـ ٢٧ سورة يوسف . فالله سبحانه وتعالى جعل شق الثوب من قُبُلٍ أو من دبر دليلاً وقرينةً على الصادق من الكاذب ، وكان سبباً لتصديق يوسف وتكذيب المرأة عندما كان قُد القميص من الخلف ، وقد سمّى الله تلك القرينة

ب\_ قوله تعالى : ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن أَثْرِ السَجُودِ ﴾ مِن الآية ٢٩ سورة الفتح .

فقد جعل سبحانه العلامة الظاهرة على وجوه بعض المؤمين من كثرة إلصاقها بالأرض دليلاً على كثرة السجود والصلاة والتهجُّد . ومن السنة :

ما رواه البخاري عن أبي سلمة أن أبا هريرة حدّثهم أن النبي ﷺ قال : « لا تُنكح اللّئِم حتى تستأذن » ولا تُنكح البكر حتى تستأذن » قالوا : يا رسول الله ، وكيف إذنها ؟ قال : « أن تسكت » .

انظر « صحيح البخاري ج ٦ ص ١٣٥ ، الجامع الصحيح ج ٤

ص ۱٤٠ » .

فالرسول ﷺ جعل سكوت البكر دليلًا وقرينة على أنها راضية بما سئلت عنه من أمر نكاحها .

قال ابن فرحون في تبصرة الحكام ج ٢ ص ٩٤ \_ ٩٥ ». وهذا الحديث من أقوى الأدلة على الحكم بالقرائن. وذكر أدلة كثيرة تدلّ على جواز الحكم بالقرائن لا يتسع لذكرها المقام.

ولما كانت القرائن في الماضي تتمثل في النكول عن اليمين ، والقيافة والرائحة والحمل واليد والكتابة والسكوت والأثر ووجود المال المسروق في حوزة السارق وغير ذلك ؛ فإن لعصرنا الحاضر قرائن أخرى يستطيع القاضي أن يجعلها جزءاً من الأدلة التي يبني عليها حكمه ويهتدى بواسطتها إلى الصواب .

والقرائن كثيره لا تدخل تحت حصر ولا عد وتختلف قوة وضعفاً ودلالة .

ومن أشهر القرائن التي يعتمد عليها في الإثبات إذا اجتمعت وتضافرت إضافة إلى ما سبق :

١ \_ بصمات الأصابع .

٢ \_ تحليل الدم .

٣ ـ الكلاب البوليسية .

٤ ـ التشريح الطبي .

٥ \_ غسيل المعدة \_

٦ \_ اختلاف فصائل الدم .

والكلام عن أنواع القرائن ومدى الاعتماد عليها واعتبارها حجة للإثبات لا يتسع له المقام .

وقد أفاض كل من الدكتور عبد الله الركبان في كتابه: « النظرية

على ما يطلب الحكم به دلالة واضحة ، بحيث تصيّره في (حين) المقطوع به ، فقد قالوا<sup>(٢)</sup> : لو ظهر إنسان من دار ومعه سكين في يده ، وهو متلوث ( بالدماء )<sup>(٣)</sup> سريع الحركة ، عليه أثر الخوف ظاهر ( عليه )<sup>(٤)</sup> ، فدخلوا الدار في ذلك الوقت

والحيز هو كل جمع منضم بعضه إلى بعض .

انظر «المعجم الوسيط ج ١ ص ٢٠٦ ، لسان العرب المحيط ج ١ ص ٧٥٣ » .

وقوله تصيره في حيز المقطوع به ، أي : تصيره من ضمن أو جملة المقطوع به .

(٢) هذه العبارة التالية توجد في كلام ابن الغرس في كتابه الفواكه المدرية .

انظر «الفواكه البدرية ص ٨٣» وقول ابن الغرس فقد قالوا: دليل على أنه ينقل القول بجواز الحكم بالقرائن عن غيره، ولم يختص بهذا القول وحده كما قاله ابن نجيم من أنه لم ير إلى الآن هذا الرأي لغير ابن الغرس، كما تقدم ذكره قريباً عند الكلام عن القرائن.

(٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « بدما » .

(٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وهو الصحيح لدلالة ما قبله عليه .

<sup>=</sup> العامة للإثبات » ج ٢ ص ٢١٠ وما بعدها .

والدكتور إبراهيم الفائز في كتابه : « الإثبات بالقرائن » في الكلام عن القرائن ومشروعيّتها ومدى حجيّة العمل بها .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب\_ج) بلفظ «حيز » وهو الصحيح لمناسبته للسياق .

على الفور<sup>(1)</sup> ، فوجدوا بها إنساناً مذبوحاً بذلك الحين ، وهو (مطروح)<sup>(۲)</sup> بدمائه ، ولم يكن (في الدار)<sup>(۳)</sup> غير ذلك الرجل<sup>(3)</sup> الذي وجد بتلك الصفة ؛ أنه<sup>(6)</sup> يؤخذ به<sup>(7)</sup> ، وهو

(۱) على الفور: أي: في أول الوقت ، يقال: أتيت من فوري ، وفعلت ذلك من فوري وفور وصولي: أي: في غليان الحال وقبل سكون الأمر.

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١١٢ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٠٥ ، معجم لغة الفقهاء ص ١٧٥ »

- ) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « مضرَّج » .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « بالدار » .
   (٤) أي : الرجل المذبوح .
  - (٥) أي : الرجل الذي ظهر من الدار سريع الحركة .
- (٦) قال بذلك ابن الغرس في الفواكه البدرية ، انظر « الفواكه البدرية ص ٨٣ » .

وقد قال محمد علاء الدين ابن عابدين في حاشية قرة عيون الأحبار تكملة رد المحتارج ٧ ص ٤٣٨ ».

" والحق أن هذا \_ ويعني : الحكم بالقصاص \_ محل تأمل ولا يظن أن في ذلك يجب عليه القصاص ، مع أن الإنسان قد يقتل نفسه ، وقد يقتله آخر ويفر ، وقد يكون أراد قتل الخارج ، فأخذ السكين وأصاب نفسه ، فأخذها الخارج وفر منه وخرج مذعوراً ، وقد يكون اتفق دخوله فوجده مقتولاً فخاف من ذلك وفر . ، وقد تكون السكين بيد الداخل ، فأراد قتل الخارج ولم يتخلص منه إلا بالقتل ، فصار كدفع الصائل . أهـ »

وما ذكره محمد علاء الدين هو الصحيح إن شاء الله تعالى فإن القرينة وإن كانت دليلاً من الأدلة التي يعتمد عليها القاضي في الحكم فإنها مهما بلغت من القوة لا تكفي وحدها لأن تكون موجبة للقصاص فإن الدماء أمرها عظيم ، ويحتاط لها ما لا يحتاط لغيرها من الحقوق والقرينة مهما بلغت من القوة لا تخلو من شبه تجعل دلالتها قاصرة عن المطلوب ، وقد نقل ابن القيم رحمه الله تعالى في «الطرق الحكمية ص ٥٦ » من قضايا على رضى الله عنه .

« الطرق الحكمية ص ٥٦ » من قضايا على رضي الله عنه . « أنه أتي برجل وجد في خربة بيده سكين متلطخ بدم ، وبين يديه قتيل يتشحّط في دمه ، فسأله فقال : أنا قتلته . قال : اذهبوا به فاقتلوه ، فلما ذهبوا به أقبل رجل مسرعٌ فقال : يا قوم لا تعجلوا ردوه إلى علي ، فردوه ، فقال الرجل : يا أمير المؤمنين ، ما هذا صاحبه أنا قتلته . فقال علي للأول : ما حملك على أن قلت : أنا قاتله ولم تقتله ؟ قال : يا أمير المؤمنين ، وما أستطيع أن أصنع وقد وقف العسس على الرجل يتشحط في دمه ، وأنا وآقف وفي يدي سكين وفيها أثر الدم ، وقد أخذت في خربة ، فخفت أن لا يقبل مني ، وأن يكون قسامة ، فاعترفت بما لم أصنع واحتسبت نفسي عند الله . فقال على : بئس ما صنعت . فكيف كان حديثك ؟ قال : إني رجل قصّاب خرجت إلى حانوتي في الغلس ، فذبحت بقرة وسلختها ، فبينما أنا أصلحها والسكين في يدي أخذني البول ، فأتيت خربة كانت بقربي ، فدخلتها فقضيت حاجتي وعدت أريد حانوتي ، فإذا أنا بهذا المقتول يتشحط في دمه ، فراعني أمره فوقفت أنظر إليه والسكين في يدي ، فلم أشعر إلا بأصحابك قد وقفوا على فأخذوني ، فقال الناس : هذا قتل هذا ، ما له قاتل سواه ، فأيقنت أنك لا تترك قولهم لقولي ، فاعترفت بما لم أجنه » .

ظاهر ، إذ لا يمتري أحد في أنه قاتله . والقول بأنه ذبح نفسه ، أو أن غير ذلك الرجل ( قتله )(١) ، ثم تسور الحائط فذهب إلى غير ذلك ، احتمال بعيد لا يلتفت إليه ، إذ لم ينشأ عن دليل كاحتمال كذب الشهود .

# فأمّا(٢) الدعوى(٣) فهي عبارة عن قول مقبول عند القاضي

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ : « ذبحه » .
- (٢) لو قال : وأما ، لكان أنسب للسياق لكونها معطوفة على قوله :
- والحجّة ، كما أن الأولى أن يبدأ بالكلام عن الدعوى قبل الكلام عن
- الحجّة ، لسبقها في كلامه في أول الفصل ، ولكون الدعوى متقدمة على الحجّة . لا تقبل الحجة في حقوق العباد بدون دعوي .
- (٣) الدعوى: مفرد دعاوى بكسر الواو وفتحها، وهي اسم من الادعاء .
- انظر «المصباح المنير ج ١ ص ٢٦٥ ، تاج العروس ج ١ ص ۱۲۸ ، لسان العرب ج ۱۶ ص ۲۵۷ » .
- وتطلق الدعوى في اللغة على معان : منها : الدعاء كما في قوله تعالى : ﴿ دَعُواهم فيها سبحانك اللهم وتحيُّتُهم فيها سلام ﴾ الآية رقم ١٠ سورة يونس .
- ومنها : الطلب كما في قوله تعالى : ﴿ لهم فيها فاكهةٌ ولهم ما يدَّعون ﴾ آية رقم ٥٧ سورة يس .
  - ومنها : القول الذي تنقصه الحجّة والبرهان .
  - انظر ﴿ لسانُ العرب ج ١٤ ص ٢٦١ ، تـاج العروس لج ١٠
- ص ١٢٧ ، تبيين الحقائق ج ٤ ص ٢٩٠ ، المغني ج ٩ ص ٢٧١ » . والدعوى في الإصطلاح: قول مقبول أو ما يقوم مقامه في مجلس القضاء ، يقصد به إنسان طلب حقّ له أو لمن يمثّله أو

حمايته .

يُعْدِ (١) به قائله في الشرع (٢) طالباً حقّاً قبل غيره ، أو دفعاً عن حق نفسه غير حجّة (٣) . والكلام على قيوده غير لائق هنا (٤) . وعرفها

انظر «نظرية الدعوى ج ١ ص ١٠١ ». والدعوى في الإسلام حقّ من الحقوق المباحة التي يكفلها لكافة طبقات المجتمع على اختلاف أنواعهم ، فكل من كان له عند أحد حقّ ولم يتمكن من الحصول عليه كان له حقّ إقامة الدعوى لدى الجهات القضائية .

(۱) يُعْدِ به: من العدوى: وهي طلبك إلى وال ليعديك على من ظلمك، أي: ينتقم منه، يقال: استعديت الأمير على فلان فأعداني، أي: استعنت به عليه فأعانني.

انظر «مختار الصحاح ص ٤١٩ ، القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٦٠ ، معجم لغة الفقهاء ص ٦٢ » .

(٢) قائله في الشرع: أي: المدّعي.

(٣) غير حجّة ، أي : غير بيّنة ، والمقصود بها هنا يمين الاستحقاق انظر
 « الجارم المجاني الزهرية ص ٨٥ » .

(٤) وقد تكلّم ابن الغرس في الفواكه البدريّة عن قيود هذا التعريف بقوله : « فقولنا قول مقبول عند القاضي بمنزلة الجنس وقولنا : يُعدِ به قائله في الشرع طالباً . فصل عن الشهادة فإنها وإن كانت قولاً مقبولاً عند القاضي ، إلا أن الشاهد لا يُعدِ بذلك في الشرع طالباً .

وقولنا: أو دافعاً عن حقّ نفسه ، إنما هو لدخول دعوى المعارضة ، إذ في سماعها وجهان ، وقد رجح بعضهم صحّتها والمدّعي في المعارضة لا يطلب حقّاً عند غيره ، وإنما يطلب دفعاً عن حقّه هذا إذا أريد بالحق الأمر الوجودي ، أما إذا أريد به ما هو أعم من الوجودي والعدمي فيستغنى في هذا التعريف عن هذا القيد .

وقولنا: غير حجّة صفة للقول، وهو فصل عن يمين الاستحقاق، فإنه قول مقبول عند القاضي يعد به قائله طالباً حقّاً، =

بعض (۱) أصحابنا بأنها قول يقصد به إيجاب حقّ على غيره. وفيه كلام (۲) لشموله الشهادة ، لأنها عبارة عن ذلك أيضاً ، فلا بدّ من زيادة قيد ، وهو : لنفسه أو لمن قام هو مقامه ، فتأمل (۳) ولا يشمل هذا التعريف دعوى المعارضة (٤) إذ في سماعها .....

= ولكنه حجّة فلا بُدّ من إخراجه من تعريف الدعوى » .

انظر « الفواكه البدرية ص ٨٥ وما بعدها » .

وهذا التعريف الذي ذكره المؤلف من التعريفات المشهورة للدعوى عند الحنفية ، ولكنه غير جامع من جهتين :

الأولى: أنه لا يشمل الدعوى بالكتابة ، أو الإشارة ونحوها إذا لم يكن المدّعي متكلماً .

الثانية : قوله : أو دافعاً عن حقّ نفسه لا يشمل الدفاع عن حقّ موكله إذا كان المدعى وكيلاً .

- (١) انظر ذلك في « نتائج الأفكار تكملة فتح القدير ج ٦ ص ١٣٧ » .
- (٢) أي : وقي هذا التعريف الثاني للدعوى نظر ، لكونه غير مانع لدخول الشهادة في هذا التعريف وغير جامع لعدم دخول دعوى دفع التعرض فيه .
- (٣) كما أن في هذا التعريف كلاماً ، لأن هذا القول إذا كان في غير
   مجلس القضاء لا يعتبر دعوى في الاصطلاح ، وإنما هو دعوى في
   اللغة .

وفيه كلام كذلك لأن الدعوى إذا كانت فاسدة ولم تكتمل شروط صحتها لا تسمّى دعوى في الاصطلاح ، إذ لا بد من أن يكون القول مقبولًا في الشرع مكتملة فيه شروط صحتها .

(٤) المعارضة : هي دفع التعرض . والتعرض لغة هو التصدّي . انظر « المصباح المبير ج ٢ ص ٢٤ » .

وقد جاء فيه ﴿ لا تعترض له فتمنعه باعتراضك أن يبلغ مراده . =

الأنه يقال : سرت فعرض لي في الطريق عارض من جبل ونحوه ،
 أي : مانع يمنع من المضي » .

والمقصود بالتعرض في هذا المقام: أن يحاول غير ذي حق الاستيلاء على ما هو لغيره بالقهر والغلبة أو بالاستعانة بقضاء القاضي ، فيرفع صاحب الحقّ دعوى يطلب بها منع تعرضه له إن لم يستطع دفعه بنفسه .

انظر «المرافعات الشرعية ص ٢٦. نظريّة الدعوى ج ٢ ص ٢٥٤».

وقد صور محمد علاء الدين دعوى دفع التعرض بقوله « أن يقول إن فلاناً يتعرض لي في كذا بغير حقّ ، وأطالبه بدفع التعرض » . انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٣٩٩ » .

(۱) هذان الوجهان ذكرهما ابن الغرس في الفواكه البدريّة ، ولم أرهما لغيره .

انظر « الفواكه البدرية ص ٨٦ » .

وقد قال جمهور العلماء: إن دعوى دفع التعرّض صحيحة ومسموعة ، ويجب على القاضي قبولها والحكم بموجبها

وسأُذكر هنا بعض أقوال الفقهاء في المذاهب الأربعة الدالّة على ذلك :

فقال ابن نجيم في البحر الرائق ج ٧ ص ١٩٤ . بعد ما تكلم عن دعوى قطع النزاع ، وذكر أن المدعي فيها لا يجبر على الدعوى قال : « ولا يعارضه ما نقلوه في الفتاوى من صحة الدعوى بدفع التعرّض ، وهي مسموعة كما في البزازية والخزانة ، والفرق بينهما ظاهر فإنه في الأول إنما يدّعي أنه إن كان له شيء عليه يدّعيه ، وإلا يشهد على نفسه بالإبراء .

وفي الثاني إنما يدعي عليه أنه يتعرض له في كذا بغير حقّ ويطالب بدفع التعرض ، فافهم . أهـ » .

وقال الحصكفي في « الدر المختار ج ٧ ص ٣٩٩ ـ ٤٠٠ » عند تعريف الدعوى : « قول مقبول عند القاضي يقصد به طلب حقّ قبل غيره خرج الشهادة والإقرار أو دفعه ، أي : دفع الخصم عن حقّ نفسه دخل دعوى دفع التعرض فتسمع به يفتي . ا هـ » .

وقد أجاز المالكية دعوى قطع النزاع خلافاً لغيرهم وإجازتهم لها دليل على إجازتهم لدعوى دفع التعرّض من باب أولى . فقد ورد في الطريقة المرضيه ما نصه « وإذا حصل الجواب بالإنكار فأراد الطالب الإعراض عن الدعوى فمن حقّ المطلوب أن يلزمه بإتمام الخصومة إلى أن تنتهي بالحكم ، ويجيب الحاكم المطلوب إلى طلبه ويأمر الطالب بذلك ، فإن أبى حكم القاضي بأن لا حق له . . إلى أن قال : لو تكررت شكوى شخص لآخر فإن للمشتكي أن يرفع الشاكي للحاكم ، ويقول له : إن كان عندي شيء فليدّع به ، فإن أبى في ذلك حكم عليه بأن لا حقّ له بعد ذلك . أهـ » .

انظر «الطريقة المرضية في الإجراءات الشرعية على مذهب المالكيه ص ٤٠».

وقال النووي في روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ » ما نصه: «قال ابن الصباغ: لو قال: هذه الدار لي وهو يمنعنيها، صحت الدعوى، ولا يشترط أن يقول: هي في يده، لأنه يجوز أن ينازعه وإن لم تكن في يده».

وقال السيوطي في الأشباه والنظائر ص ٥٣٦ ما نصه: «ومنها قال شريح الروياني: إذا ادعى شخص على آخر أنه يدعي عليه مالاً أو غصباً أو شراء شيء منه، لم تسمع لأنه إخبار عن كلام لا يضرّ.

فلو قال : إنه يدعي ذلك ويقطعه عن أشغاله ويلازمه وليس له عليه ما يدعيه ، ولا شيء منه أو يطالبه بذلك بغير حقّ سمعت .

وقال الشافعي : لو حضر رجلان وادّعى كل منهما داراً وأنها في يده لم تسمع الدعوى . فإن قال أحدهما : هي في يدي ، وهذا يعترض علي فيها بغير حقّ ، أو يمنعني من سكناها سمعت .

وقال الماوردي: إذا ادّعى أنه يعارضه في ملكه لم تسمع ، إلا أن يقول: إنه يتضرّر في بدنه بملازمته له ، أو في ملكه بمنعه التصرف فيه ، أو في جاهه بشياع ذلك عليه ، فتسمع . ويشترط بيان ما تضرر به من هذه الوجوه ، وأنه يعارضه في كذا بغير حقّ ، فيوجه الحاكم المنع إليه .

قالُ الغزّي : ويؤخذ من هذا دعوى المعارضة في الوظائف بغير حقّ ، فتسمع بالشرط المذكور ، فإذا ثبت ذلك بطريقة ، منع الحاكم من المعارضة . ا هـ » .

وقال الحجّاوي في « الإقناع ج ٤ ص ٣٩٧ ، والبهوتي في كشاف القناع ج ٦ ص ٨٥ ، وابن قدامة في المغني ج ٩ ص ٨٥ ، وابن قدامة في الشرح الكبير ج ٦ ص ١٨٩ » ما يأتي :

\* وإن ادّعى أن هذه الدار لي ، وأنه يمنعني منها ؛ صحّت الدعوى وإن لم يقل : إنها في يده ، لأنه يجوز أن ينازعه ويمنعه وإن لم تكن في يده » .

وممًا تقدم من أقوال الفقهاء يتبيّن أن دعوى دفع التعرض مسموعة ، والمصلحة فيها للمدّعي ظاهرة .

ففي منع سماعها ظلم وضرر وتضييع للحقّ الواجب تحصيله ، وفيه تمكين لمن تسوّل له نفسه الإساءة إلى الغير بغير وجه حقّ من تنفيذ مآربه وأهدافه . ي في " الإفناع ج ٤ ص ٣٩٧ ، والبهوتي في كشاف

وفال الحجاو

وفي القول بصحتها وسماعها مصلحة ظاهرة في إعطاء كل ذي
 حق حقه ودفع الضرر عن المتضررين من تعدي غيرهم عليهم .

ودعوى دفع التعرض تشابه إلى حد كبير دعوى دفع الضرر، ومثالها: ما يرفع من الدعاوى من أجل إزالة الأعمال التي ينشئها المدّعى عليه في ملكه، ولكنها تؤدي إلى ضرر المدّعي إن آجلاً أو عاجلاً، فيقضى لواضع اليد على جاره بسدّ طاقة حدثت وأشرفت عليه، وإزالة ما يدلّ عليها من عتبة أو خشبة ونحوها، خوفاً من الادّعاء في المستقبل بأنها قديمة، مستدلاً بهذه الآثار، فيقضى عليه بذلك دفعاً لما يحتمل حدوثه من الضرر في المستقبل.

- انظر « نظریة الدعوی ج ۱ ص ۲۵۲ » .
- (۱) انظر « البحر الرائق ج ۷ ص ۱۹٤ ، الفواكه البدرية ص ۸٦ » .
- (٢) أي : كون المدعي فيها لا يقصد إيجاب حق له على غيره .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب\_ج) بلفظ «الوجودي » وهو الصحيح ، والأمر الوجودي : هو ما للإنسان حقّ في إيجاده وتحصيله له من المنافع والأعيان .
  - (٤) وهو ما للإنسان حقّ في منعه عنه مما يضره أو لا يرضاه .
    - (٥) أي : الدعوى الصحيحة .
- (٦) أي : إذا كان المحكوم به من حقوق العباد المحضة ، وذلك لأن الكلام هنا إنما هو في طريق الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد المحضة ، كما تقدم في كلام المؤلف أول الفصل .

لتصريحهم (١) أن من شرط نفاذ القضاء (٢) أن يصير الحكم حادثة أي : في حادثة (٣) ، والمراد بالحادثة الخصومة الصحيحة

واشتراط الدعوى لصحة القضاء ونفوذه في حقوق العباد هو قول
 جماهير العلماء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة .

انظر «الفواكه البدرية ص ٩٤، رد المحتارج ٥ ص ٤٢٤ الطريقة المرضية ص ٢٤١، حاشية القليوبي ج ٤ ص ٣٣٤، الإنصاف ج ١١ ص ٢٤٥ وما بعدها».

وذلك لأن من شرط صحة الحكم ونفاذه أن تتقدمه خصومة ودعوى صحيحة ، وهذا في الدعاوى الصادره في حقوق العباد فقط . وعلى هذا فلا يجوز للقاضي أن يصدر حكماً بحق من حقوق العباد من غير أن يتقدّم صاحب الشأن بدعوى فإن فعل القاضي ذلك كان حكمه باطلاً .

انظر « نظریة الدعوی ج ۲ ص ۲۰۱ ، الفواکه البدریة ص ۱۳۸ .

- (١) كما في الفواكه البدريّة لابن الغرس ص ٩٤ .
  - (٢) المقصود في حقوق العباد.
- (٣) أي : في خصومة شرعية بين مدّع ومدّعى عليه .
   قال ابن الغرس في الفواكه البدريّة ما نصه :

لا وكتبت على سؤال صورته: ما معنى قول علمائنا رحمهم الله وها هنا شرط آخر لنفاذ القضاء، وهو أن يصير الحكم حادثة: ما المراد بالحكم هنا؟ هل هو حكم المسألة في حدّ ذاتها المذكور في كتب الفقه الذي هو مورد القضاء والمحكوم به، أو المراد به قضاء القاضي؟ وما المراد بكونه يصير حادثة؟ فأجبت: معنى هذا الشرط: أن القضاء في حقوق العباد لا بدّ فيه من الخصومة الشرعية فإن قضى بدونها لم ينفذ. كما إذا قامت البيّنة لشخص بحقّ على أخر عند قاض، فقضى بذلك الحق بتلك الحجّة بدون منازعة =

والخصومة الصحيحة (إنما)<sup>(۱)</sup> تكون بالدعوى الصحيحة من خصم شرعي (۲) على خصم شرعي حاضر، فليس للقاضي أن يحكم على غائب إلا بحضرةنائبه (۳)

= ومخاصمة شرعية وتداع بينهما ، لم ينفذ قضاؤه . . . ثم قال بعد ذلك : وعلى هذا فالمراد بالحكم في قول علمائنا هو القضاء .

وإن أريد بالحكم حكم المسألة الذي هو مورد القضاء ، فله أيضاً وجه إذ لا بد في الحادثة منه ، مثلاً : الحكم الشرعي في مسألة الشفعة ثبوتها للجار ، ولا يصح القضاء بذلك حتى يصير ذلك الحكم حادثة . بأن تقع فيه الخصومة ، والوجه الأول أوجه . أه . » .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٣٨ » .

وقوله: أن يصير الحكم حادثة من باب تسمية الجزء باسم الكل ، إذ الحادثة عبارة عن التداعي الذي هو الخصومة الشرعية ، وإقامة الحجّة وما يتبع ذلك وما يترتب عليه ، وهو الحكم وهو الجزء الأعظم فيها والمطلوب الأهمّ منها .

انظر « المرجع السابق ص ١٣٩ » .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « إما أن » .

(۲) أي : أصيل أو وكيل أو نحوه جائز التصرف .
 انظر « المغنى ج ٩ ص ۲۷۲ » .

(٣) أي : إلا بحضور نائب شرعي عنه .

واعلم أن المقصود بالغائب هنا هو من يكون مستوطناً بولاية القاضي ، ويكون له مال فيها ويغيب عنها مؤقتاً أو يتخلف عن الحضور لمجلس الحكم .

أما من يكون مستوطناً في ولاية قاض آخر فلا يشمله كلام المؤلف هنا، لكون الدعوى تقام في بلده، كما تقدم أنه القول =

الصحيح من أقوال العلماء ص «٢٥٥».

كما أن المحكوم به على هذا الغائب إنما يقصد به حقوق العباد فقط ، إذ أن كلام المؤلف هنا إنما هو في طريق الحكم إذا كان المحكوم به من حقوق العباد .

وقد اختلف العلماء في جواز الحكم على الغائب عن مجلس القضاء وذلك على قولين :

# القول الأول:

يجوز الحكم على الغائب عن مجلس القضاء إذا تعذر حضوره لبعد مكانه ، أو امتناعه عن الحضور ، وملك المدعي ما يثبت دعواه وحلف يمين الاستظهار .

#### قال بذلك:

المالكية: انظر «حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٢ ، بداية المجتهد ج ٢ ص ٤٧٢ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٥٥٤ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٦٩ » .

وقال به الشافعية : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٦ ـ ٤١٤ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ ، تحفة المحتاج ج ٧ ص ١٨١ ، نهاية المحتاج ج ٨ ص ٢٥٥ » .

وقال به جمهور الحنابلة: انظر «الإنصاف ج ١١ ص ٢٩٨، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٩٧، العده ص ٦٣٥، المغني ج ٩ ص ١٠٩ ، المبدع ج ١٠ ص ٨٩».

#### الأدلّة :

استدلّ أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ\_ ما رواه مسلم عن عائشه رضي الله عنها قالت : دخلت هند بنت عتبة امرأة أبي سفيان على رسول الله ﷺ ، فقالت : يا رسول الله ؛ إن أبا سفيانَ رجلٌ شحيحٌ لا يعطيني من النفقةِ ما يكفيني ويكفي بنيّ ، إلا ما أخذت من ماله بغير علمه ، فهل عليّ في ذلك من جناح ؟ فقال رسول الله ﷺ : «خذي من ماله بالمعروف ما يكفيك ويكفى بنيك » .

انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ١٢٩ » .

فالنبي ﷺ : قضى لهند بالنفقة على أبي سفيان ، مع أنه كان غائباً عن مجلس الحكم ، ولم يسمع الدعوى الموجّهة ضدّه .

ويجاب عن ذلك بأن ذلك فتوى لا حكم ، فإن أبا سفيان كان حاضراً في مكة ، ولم يكن غائباً ولا مستتراً .

ويجاب عن ذلك بأن الدليل على أنه حكم . أنه قال لها : خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف ، بصيغة القطع . والفتوى لا تكون

ما يعقيك وولدك بالمعروف ، بصيعه القطع . والفتوى لا تكور بصيغة القطع ، فلما كان قطعاً كان حكماً .

انظر مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٦ . ويجاب عن ذلك بأن الحديث قد ورد بصيغة الفتوى في رواية

انظر صحیح البخاري ج ۸ ص ۱۰۹ ، صحیح مسلم ج ٥ ص ۱۲۹ »

ب ـ أن المدعي هنا له بينة حاضرة ، فجاز الحكم بها كما لو كان الخصم حاضراً وسكت عن الإجابة أو أنكر الدعوى .

انظر « المبدع ج ١٠ ص ٩٠ » . ويجاب عن ذلك بأن البيّنة لا تكون حجّة ما لم يمكّن المشهود. عليه من الطعن فيها ويعجز عن ذلك ؟

ج - أن في منع القضاء على الغائب إضاعة لكثير من الحقوق التي

ندب الحكام إلى حفظها ، فإنه لا يعجز الممتنع من الوفاء . عن الغيبة أو الاختفاء .

انظر « مغنى المحتاج ج ٤ ص ٤٠٦ » .

القول الثاني :

لا يجوزُ القضاء على الغائب مطلقاً ، بل لا بد من حضوره أو حضور وكيل له .

قال بذلك :

الحنفية : انظر «بدائع الصنائع ج ٧ ص ٨ ، ج ٦ ص ٢٢٢ . فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٣ ، البحر الرائق ج ٧ ص ١٧ ، المجاني الزهريّة ص ٦٥ ـ ٦٦ ـ ٩٥ » .

وهو قول للحنابلة : انظر المغني ج ٩ ص ١٠٩ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٩٨ » .

### الأُدلّة:

استدل أصحاب هذا القول بما يأتي :

أ\_ ما رواه البخاري عن أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله على قال : « إنما أنا بشر ، وإنكم تختصمون إليّ ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض ، فأقضي نحو ما أسمع ، فمن قضيتُ له بحق أخيه شيئاً فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعةً من النار » .

انظر « صحيح البخاري ج ٨ ص ١١٢ ».

فقوله: « فأقضي نحو ما أسمع دليل على أنه لا يقضي إلا بعد أن يسمع من الطرفين . والحكم على الغائب يخالف هذا الحديث حيث لا يسمع منه .

ويجاب عن هذا الاستدلال بأن هذا الحديث مخاطب به الخصمان الحاضران ، وليس فيه دليل على منع القضاء على الغائب .

ب- أن الغائب قد يملك ما يدفع به دعوى الخصم أو يطعن في شهوده ، فيكون الحكم على الغائب مبنياً على شهادة لم تثبت عدالتها .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٠٩ » .

ويجاب عن ذلك بأن المدعى عليه الغائب على دعواه ، إذا حضر وكان له دفع أو طعن في الشهود .

انظر «الإنصاف ج ۱۱ ص ۳۰۱ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٤٩٨ ».

ج - أن الغائب قد يتضرّر في الحكم عليه فيذهب ماله دون أن يعلم ، فإذا جاء لطلبه وحكم له مثلاً بسقوط بيّنة المدّعي ، وجد أن المدعي قد غاب كذلك أو أفلس أو مات ونحو ذلك ، وفي ذلك من الضرر ما لا يخفى .

ويجاب عن ذلك بأن كلّ من له حقّ عند الغير معرّض لهذا الموقف ، فإنه قد لا يستطيع الحصول على ماله لسبب من هذه الأسباب ، فليس ذلك خاصاً بالغائب فقط .

يلاحظ أن أكثر القائلين بالحكم على الغائب يقدرون حضور المدعى عليه ، وأنه لما سمع البينة عليه دفع الدعوى بالإيفاء . ولعدم حضوره لم يتمكن من إحضار البينة على هذا الدفع ، فقالوا : يلزم المدعي مع بينته اليمين على أن الحق الذي على الغائب ، وشهدت به البينة ما زال ثابتاً في ذمة الغائب إلى الآن ، وأنه لم يبرئه منه ، ولا أحال عليه ولا اعتاض عنه . وقالوا : إن الحاكم مأمور بالاحتياط في حق من لا يستطيع التعبير عن نفسه كالصغير والمجنون والغائب ومن في حكمهم .

انظر إ المغني ج ٩ ص ١١٠ ٪ .

كما أن المطلع على أقوال العلماء المتقدمة وما ورد من اختلاف بين أصحاب المذهب الواحد والمطلع على أقوال الصحابة واختلاف أحكامهم في القضاء على الغائب يلاحظ أن الغائبين عن مجلس الحكم فئات عديدة .

فمنهم المفقود والغائب للتجارة أو السياحة والمتواري عن مجلس الحكم الممتنع عن الحضور إليه ، ومنهم من هو حاضر في البلد غائب عن مجلس الحكم ولم يمتنع من الحضور إليه .

ويتبيّن من هذا أن لكلّ فئة من تلك الفئات حكماً غير حكم الفئة الأخرى ، وأن الأدلّة التي أوردت على جواز الحكم على الغائب أو على عدم جواز الحكم عليه إنما وردت على فئات مختلة وحالات متغايرة ، منها ما يجوز الحكم فيها على الغائب ومنها ما لا يجوز .

فمثلاً نرى أن الخلاف يتلاشى أو يضيق جداً بين العلماء في جواز الحكم على المتمرد عن الحضور إلى مجلس الحكم الذي طلب عدّة مرات ، ولكنه يتهرّب ويختفي . وقد قال بالحكم على الغائب في هذه الحالة جمهور العلماء كما تقدّم ، وهو قول متأخّري الحنفية ، ومنهم أبو يوسف رحمه الله تعالى .

انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ـ ٢٠ ، المجاني الزهرية ص ٩٦ » .

وكذلك المفقود . اتفق الفقهاء على جواز الحكم عليه وإن كان غائباً ، فالجمهور يجيزون القضاء على الغائب مطلقاً ، فالمفقود من باب أولى .

والحنفيّة صرّحوا بجواز القضاء على المفقود، وأنه مستثنى من الغائب.

انظر « البحر الراثق ج ٧ ص ١٨ » .

وعلى هذا فالقول بجواز القضاء على الغائب مطلقاً دون النظر إلى سبب غيابه ، ودون النظر إلى تهربه عن مجلس الحكم من عدمه ، ودون علمه بإقامة الدعوى عليه من عدمها ، ودون دعوته وامتناعه عن الحضور يعتبر ظلماً له . ولن يأمن أحد غائب على ماله الذي خلفه في بلده مطلقاً ، فربما تطول غيبة الغائب وينفذ عليه الحكم في ماله المعروف ولا يعلم بذلك إلا بعد مدة طويلة يكون المحكوم له بالمال قد فوّت عينه ، أو يجد المحوم له به قد مات أو أعسر أو كان غائباً كذلك ، وكيف لا يكون ذلك ظلماً إذا حضر الغائب وتبيّن أن له دفعاً مقبولاً لدعوى المدّعي أو طعناً واضحاً في الشهود .

نعم: إذا كان يعلم إقامة الدعوى عليه واختفى عن مجلس الحكم وتوارى عن الأنظار، ولم يتمكن المدعي من العلم بمكان المدعى عليه، وحصل له ضرر جاز الحكم له دفعاً للضرر.

وإذا كان هناك خوف من ضياع البيّنات، وضياع الحقوق تبعاً لذلك لطول الوقت الذي يستغرقه إبلاغ الغائب بالحضور واعذاره مثلاً ؛ فالواجب في هذه الحالة هو سماع البيّنة على الغائب وحفظها عليه، ولا يحكم بها حتى حضوره ما لم يكن هناك ضرر على المدّعي من تأخير الحكم. وبالمقابل فإن اتخاذ الغياب والاستتار والتواري عن الأنظار وسيلة لأكل أموال الناس بالباطل، ووسيلة للهروب عن دفع الحقوق إلى أصحابها ومنع القضاء عليه مطلقاً حتى لو كان في ذلك ضرر على المدعي في نفسه أو ماله ظلم للمدعي لا ينبغي القول به، فإذا تقدمت مطلقة رجل بدعوى ضد زوجها السابق الغائب تطلب نفقة لأولادها منه من ماله الحاضر وردّت دعواها عليه بحجة أنه غائب، فإن في ذلك من الضرر عليها وعلى

حقيقة كالوكيل (١) أو شرعاً كوصيّ (٢) القاضي . وقُيّد بالوصي

= أولادها ما يساوي أضعاف الضرر المتوقع على المدّعى عليه الغائب .

لذا فإن الراجع لدي \_ والله أعلم \_ أن يتأمّل القاضي في كلّ واقعة تعرض عليه ، ويحتاط في نظره ، ويلاحظ الضرر الواقع على كل من المدّعِي والمدّعَى عليه في كل قضيّة بعينها ، فلا يقضي على الغائب إذا لم تكن هناك حاجة وضرورة تقتضي ذلك ، ويقضى على الغائب بعد الاحتياط له بيمين الاستظهار \_ كما هو عليه العمل الآن \_ وذلك إذا تبيّن للقاضي تهرّبه أو استتاره أو امتناعه عن الحضور إلى مجلس الحكم ، أو كان في عدم القضاء عليه ضرر على المدعي أكبر من الضرر المتوقّع على المدعى عليه ، وخاصة إذا اطمأن قلب القاضي ، وغلب على ظنّه بالبينة أن ما ادّعاه المدّعي حقّ لا تزوير فيه ولا حيلة ولا خداع .

(۱) الوكيل فعيل: وهو القائم بما فوض إليه فيكون فعيلاً بمعنى مفعول، لأنه موكول إليه الأمر.

انظر « أنيس الفقهاء ص ٢٣٩ ، المغرب ص ٤٩٣ ، عمدة القاري ج ١٢ ص ١٢٦ » .

صحاف الوكيل نائباً حقيقة لكون الغائب هو الذي أنابه فتكون نيابته عن الغائب حقيقية .

(٢) الوصى : هو من يقوم على شؤون الصغير ونحوه .

ووصي القاضي هو : من يقيمه القاضي للنظر في شؤون اليتامى والقاصرين ونحوهم .

انظر المعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٣٨ ، المغرب ص ٤٨٦ ، معجم لغة الفقهاء ص ٥٠٤ » .

وكان الوصى نائباً شرعاً لكون القاضي \_وهو ممثل الشرع ـ هو =

احترازاً عن مسخّر (١) القاضي ، فإن فيه اختلافاً (٢) . .

الذي أنابه . وقد يقال : إن الوكيل نائب شرعي فما وجه تخصيص
 الوصى بكونه نائباً شرعياً دون الوكيل .

والجواب « أن الوصي كان نائباً شرعياً من حيث أن الذي أنابه هو ممثل الشرع .

وأما كون الوكيل نائباً شرعياً فإن معنى ذلك أن نيابته صحيحة ومقبولة شرعاً.

- (۱) أي : فإنه عند القائلين بجواز نصبه يعتبر نائباً عن الغائب وتعريف المسخّر سيأتي في كلام المؤلف .
- (٢) هذا الاحتلاف الذي ذكره المؤلف في جواز نصب القاضي مسخراً يتولّى الإنكار عن المدّعى عليه الغائب ليس اختلافاً بين علماء الحنفية فحسب ، بل هذا الاختلاف واقع بين فقهاء المذاهب الأربعة كلها .

ومسخّر القاضي عند الحنفية هو ما يسمّى به عند الشافعية انظر روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ » .

أما عند المالكيّة والحنابلة فيسمّى وكيلاً عن الغائب ينصبه القاضي عند امتناعه عن الحضور أو استتاره .

انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ٧١ ، المغني ج ٩ ص ٦٢ » .
وإذا كان الحنفية يسمّون من يكون نائباً عن الغائب مسخراً ومن
يكون نائباً عن الممتنع من الحضور وكيلاً ، فإنهم في تعريف
المسخر يقولون ـ كما سيذكر المؤلف ، وكما ذكره ابن نجيم في
البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، أن ينصب القاضي وكيلاً عن الغائب
يسمع الخصومة عليه .

وإذا كان المسخّر عند الحنفية يعرف بأنه الوكيل عن الغائب ، فإن التفريق في التسمية عندهم لا أثر له فيما يظهر لي .

هذا وقد اختلف الفقهاء في جواز نصب مسخر أو وكيل عن المدّعى عليه الغاثب وذلك على قولين :

### القول الأول :

لا يجوز نصب مسخّر عن الغائب ليتكلّم عنه وينكر الدعوى الموجهة ضدّه . بل على القاضي أن يعتبر الغائب كالساكت ، فيعتبره بعد الدعوى منكراً ، وبعد توجّه اليمين عليه ناكلاً .

وهذا هو القول الصحيح عند الحنفية .

انظر «المجاني الزهريّة على الفواكه البدرية ص ٩٦ ، البحر الراثق ج ٧ ص ١٩ ـ ٢٠ » .

وهو قول بعض المالكية .

انظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٦٩ ـ ٧٠ » .

وهو الصحيح عند الشافعية .

انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ » .

وهو قول للحنابلة .

انظر « کشاف القناع ج ٦ ص ٣٣٢ » .

وقد عللوا ذلك : بأن الغائب قد يكون مقراً بما يدّعيه المدعي فيكون إنكار المسخر كذباً .

انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ » .

ثم هو تكليف بما لا معنى له ولا طائل تحته فالإنكار الذي نصب من أجله المسخر إنما هو تحصيل حاصل .

## القول الثاني :

يجوز للقاضي أن ينصب وكيلًا عن الغائب إذا تعذر حضوره أو كان مستتراً .

قال بذلك:

بعض الحنفيّة: انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، المجاني الزهرية ص ٩٦ ».

وهو قول بعض المالكيّة: انظر تبصرة الحكّام ج ١ ص ٧٠ ـ ٧٠ » .

وهـو قـول للشافعيّة : انظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ١٧٥ » .

وقول للحنابلة: انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٣٣٢، المغني ج ٩ ص ٦٢».

وقد عللوا ذلك بقولهم حتى تكون البيّنة على إنكار منكر .. أنظر « مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٠٧ » .

ويناقش هذا بأن الغائب حكمه حكم الساكت ، والساكت حكمه حكم المنكر ، لأنه يقر ، ومن لم يقر بعد سماع الدعوى فهو منكى .

انظر « الإنصاف ج ۱۱ ص ۲۹۸ ، المبدع ج ۱۰ ص ۹۰ » . الترجيح :

بتأمّل ما تقدّم لم تظهر لي فائدة مرجوّة من نصب القاضي مسخراً يتولّى الإنكار عن المدعى عليه الغائب

لأنه إذا كان المسخّر ليس له حقّ الاعتراف ، ولا تتوجه عليه يمين ، ولا يلزمه وفاء ، فليس في نصبه فائدة حيث أن وظيفته مشروطة عليه وهي الإنكار ، والإنكار أمر عدمي متحقّق من قبل الغائب بدون وكيل أو مسخّر .

لذا فالرجح - والله أعلم - هو ما ذهب إليه أصحاب القول الأول من عدم جواز نصب مسخر عن الغائب .

وتفسيره (١) أن ينصب القاضي وكيلاً عن الغائب يسمع الخصومة عليه ، قال (٣) الفاضل يعقوب (١) باشا في (حاشيته )(٥) : الفتوى على صحّة الحكم (١) على المسخّر كما صرح به في بعض الكتب (١) . انتهى .

## أو حكماً (٨) بأن كان ما .......

- (١) انظر تعريفه كذلك في « البحر الرائق ج ٧ ص ١٩ ، المجاني الزهريّة ص ٩٦ » .
- (٢) أي : يسمع الدّعوى ويجيب بالإنكار . بمعنى أنه يظهر النزاع وليس بمنازع في الحقيقه .

انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٣٣٢ ».

- (٣) انظر ذلك في حاشية يعقوب باشا على شرح الوقاية ورقة ١١٥ ب .
- (٤) هو يعقوب باشا بن خضر بن جلال الدين ، قاض حنفي تركي صنّف بالعربيه وولي القضاء إلى أن مات .

كان إماماً عالماً صالحاً محققاً .

له حواش على شرح الوقايه لصدر الشريعة أورد فيها دقائق وأسئله مع الإيجاز والتحرير .

مات سنة ۸۹۱ هـ احدى وتسعين وثمانمته .

انظر « الأعلام ج ٩ ص ٢٥٨ ، شذرات الذهب ج ٧ ص ٣٥٢ » .

- ها بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «حاشية » والمقصود به حاشيته على شرح الوقاية لصدر الشريعة .
  - (٦) أي : صحة نصب المسخر عن الغائب والحكم عليه .
- (٧) انظر «معين الحكّام ص ٩٧ نقلًا عن فصول الأستروشني والمحيط والخلاصة » .
- (٨) قوله: أو حكماً ، عطف على قوله: حقيقة أو شرعاً . والقضاء ==

(يدّعي)<sup>(۱)</sup> على الغائب سبباً لما يدّعي على الحاضر، أي: يكون (سبباً)<sup>(۲)</sup> موضوعاً لا محالة<sup>(۳)</sup>، سواء كان المدّعي شيئاً واحداً، كما إذا ادعى داراً على رجل أنه اشتراها من فلان الغائب<sup>(٤)</sup> وأقام البيّنة على ذي اليد، فإن القاضي يقضي بهذه البيّنة على الحاضر<sup>(٥)</sup> والغائب، حتى لو حضر الغائب وأنكر لا يلتفت إلى إنكاره<sup>(٢)</sup> ( لأنه )<sup>(٧)</sup> ( المدّعا )<sup>(٨)</sup> في هذه الصورة والحالة

- = على الغائب في هذه الحالة يعتبر من القضاء الضمني .
- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « يدعيه » .
- (٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
  - (٣) أي: سبباً \_ بكل حال \_ لما يدّعيه على الحاضر.
- (٤) وطلب تخلية الدار له وتسليمها إياه ، وأنكر المدّعى عليه الحاضر هذه الدعوى
  - (٥) الذي بيده الدار فيأمره بالتسليم .

الحالة فيه نظر .

(٦) لأنه قد ثبت حق المدّعي بالبينة ـ إلا أن يكون للمدّعي عليه طعن مقبول فيها . أو أن ينكر أن يكون للمدعي حقّ في الدار ويفسّر ذلك بشيء لا يتعارض مع البينة القائمة ، كأن يقرّ بالبيع ويدّعي أنه اشترى الدار من المشتري مرة أخرى ، أو أنها وصلت إلى يده بأي طريق من الطرق الشرعيّة ، فإن القول بعدم الالتفات إلى إنكاره في هذه

فالصحيح ـ كما تقدّم ـ أن الغائب على حجّته وإنكاره مقبول لا يؤثّر على ذلك قيام البيّنة حال غيبته .

- (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «فإن» وهو الصحيح لموافقته السياق.
- (٨) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «المدّعى به» وهو الصحيح

هذه (۱) (والدار) (۲) وما يدعى على الغائب وهو الشراء منه سبب لثبوت (ما يدّعيه) على الحاضر (3) ، لأن الشراء من المالك سبب للملك لا محالة (٥) ، أو كان (٦) (شيئان) (٧) كما إذا قال المشهود عليه : الشاهدان عبدان (٨) ، فأقام المدّعي بيّنة أن مولاهما (٩) أعتقهما ، وهو يملكهما ، فإن بيّنته تقبل ويثبت العتق على الغائب (١٠) ، لأن .....

<sup>(</sup>۱) وهي كونها على حاضر وغائب .

 <sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: «هو الدار» وهو الصحيح لموافقته سياق الكلام.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ : « ما يدعي » .

<sup>(</sup>٤) وهو ثبوت الملك ومن ثم وجوب التسليم .

<sup>(</sup>ه) ولكن قد يحدث بعد الشراء بيع أو هبة أو غير ذلك مما يزيل الملك ، ويجعل للغائب حقاً في قبول إنكاره والنظر في دفعه إذا حضر .

 <sup>(</sup>٦) معطوف على قوله: «سواء كان المدّعى به شيئاً واحداً » والمعنى:
 أو كان المدّعى به على الحاضر والغائب شيئين .

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «شيئين » وهو الصحيح لكونه خبر كان .

 <sup>(</sup>٨) أي : فلا تقبل شهادتهما . وسيأتي ص ٤٩٢ أن الصحيح قبول شهادة العبد .

<sup>(</sup>٩) وهو الغائب.

<sup>(</sup>۱۰) لأن العتق ثبت بالشهادة ، فلا مجال لثبوت العبوديّة بعد ذلك . ولكن الغائب إذا حضر قد يطعن بالبيّنة التي أقامها المشهود له . بأن شهادتهما لا توصل إلى الشهادة المطلوبة ، أو يتبيّن مانع يمنع قبول شهادتهما عليه من عداوة أو قرابة ، أو أن الشاهدين الذين شهدا =

الحقَّين (١) كشيء واحد لا ينفك أحدهما عن الآخر ، لأن الحريّة سبب لولاية الشهادة . وإنما قلنا : (٢) يكون (٣) سبباً موضوعاً لا محالة ، احترازاً عما إذا كان سبباً (٤) في وقت دون وقت (٥)

= بالعتق فاسقان ونحو ذلك مما يمنع قبول شهادتهما ، ومن ثم يمنع الحكم عليه .

- (١) وهما الحريّة وولاية الشهادة .
- (٢) أي : قلنا فيما تقدم قريباً .
- (٣) أي : يكون ما يدعيه على الغائب .
- (٤) أي : سبباً لما يدعيه على الحاضر .
- (٥) أي: فإنه لا يقضى في هذه الحالة على الغائب.

مثاله: رجل قال لامرأة غائب: وكّلني زوجك بحملك إليه، فادعت أن زوجها طلّقها ثلاثاً وأقامت بيّنة على ذلك. فإنه يقضي بقصر يد الوكيل عنها، ولا يقضي بالطلاق على الغائب. فلو حضر الزوج وأنكر الطلاق يحتاج إلى إعادة البيّنة.

فالمدّعى به شيئان ، هما : الطلاق ، وقصر يد الوكيل . والطلاق ليس سبباً لانعزال الوكيل في كل الأحوال ، فهو قد يتحقّق ولا يوجب انعزال الوكيل ، وذلك بأن يكون قبل الوكالة ، وقد يتحقق موجباً للانعزال بأن يوجد بعد الوكالة .

فليس انعزال الوكيل حكماً أصلياً للطلاق ، فمن حيث أنه ليس سبباً لحق الحاضر في الجمله لا يكون الحاضر فيه خصماً عن الغائب ، ومن حيث أنه قد يكون سبباً قبلنا البينة فيما يرجع إلى حق الحاضر في قصر يده وانعزاله عن الوكالة .

لأنه ليس من ضرورة انعزال الوكيل تحقّق الطلاق ولا من ضرورة تحقّق الطلاق انعزال الوكيل ، فلا يقضى بالطلاق .

انظر « فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٦ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ » .

(وعم )(1) إذا كان سبباً باعتبار البقاء (٢) إلى وقت الدعوى (٣)، كما هو مذكور في المطولات (٤)، فإنه لا يكون حكمه (٥) (ما ذكرنا )(٦)، واختلفوا (٧) فيما إذا كان ما يدعى على الغائب شرطاً

(٢) أي: باعتبار بقاء هذا السبب.

(٣) أي : فإنه لا يقضى في هذه الحالة على الغائب .

مثاله: رجل في يده دار بيعت بجانبها دار فأراد ذو اليد أن يأخذ المشتراة بالشفعة ، فقال المشتري الدار التي بيدك ليست لك إنما هي لفلان ، فأقام ذو اليد البينة على أنه اشتراها من فلان الغائب .

لا يقضى في هذه الحالة بالشراء لا في حق الحاضر ولا في حق الغائب، لأن المدّعى شيئان. والمدّعي على الغائب من شراء الدار ليس سبباً لثبوت حقّه في الشفعة ما لم يثبت البقاء، لأنه لو فسخ بعد الشراء أو أزالها عن ملكه بسبب من الأسباب لا يكون له شفعة، وإنما تكون الشفعة باعتبار البقاء، ولا بيّنة عليه. ولو أقام بيّنة على البقاء لا تقبل أيضاً لأن البقاء تبع للابتداء.

انظر « فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الراثق ج ٧ ص ٢١ » .

- (٤) انظر تفصيل ذلك وأمثلته في « فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٦ .
   البحر الرائق ج ٧ ص ٢٠ ـ ٢١ » .
- (ه) أي : فلا يحكم فيه على الغائب ولا ينتصب فيه الحاضر تائباً عن الغائب ، لأنه وإن كان ما يدعيه على الغائب سبباً لما يدعيه على الحاضر فإنه ليس سبباً موضوعاً له لا محالة .
  - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ما ذكرناه » .
    - (v) المقصود بهم هنا فقهاء الحنفية .

انظر « فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢١ ـ ٢٢ ، شرح الوقاية ج ٣ ص ١٣٤ » .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ «عمّا» وهو الصحيح . والمعنى : واحتراز عما . لأنه معطوف على احترازاً التي قبلها .

(لما)(۱) يدعى على الحاضر(۲)، كما إذا ادعى عبد على مولاه أنه على عتقه بتطليق زيد زوجته ، وأقام بيّنة على التطليق بغيبة زيد((1)) والصحيح (1) أنه لا يقبل (0) وإنما يقبل في السبب دون الشرط (1) ، لأن السبب أصل بالنسبة إلى المسبب (1) فيكون الحاضر نائباً عن صاحب السبب ، وهو الغائب كالوكيل ، ولا كذلك إن كان شرطا (1) وإنما لا يقضي على الغائب في صورة الشرط (1) إذا كان فيه إبطال حقّ يقضي على الغائب في صورة الشرط (1)

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « كما » .
- (٢) وكان فيه إبطال حق الغائب كما سيأتي في كلام المؤلف وما سيمثل له .
- (٣) هل ينتصب فيه الحاضر خصماً عن الغائب ، وتقبل البينة على الغائب ويقضى عليه بموجبها ؟
  - (٤) انظر ذلك في « البحر الرائق ج ٧ ص ٢٢ ».
- (٥) أي : لا تقبل الشهادة على الغائب ولا يحكم عليه بموجبها ، أما على الحاضر فتقبل ويعتق عليه العبد في هذه الصورة التي ذكرها المؤلف .
- (٦) المعنى: وإنما تقبل البيّنة ، ويقضى بها على الغائب فيما إذا كان ما يدّعيه على الغائب سبباً لما يدّعيه على الحاضر دون ما إذا كان ما يدّعيه على الخاضر ، وكان فيه إسقاط يدّعيه على الخائب شرطاً لما يدّعيه على الحاضر ، وكان فيه إسقاط حقّ الغائب كما سيأتى .
- (٧) وهو ما يدعيه على الحاضر ، فلا يحكم إذاً بالمسبب دون ثبوت السبب .
- (٨) أي : وليس الشرط أصلاً بالنسبه للمشروط ، فلا يكون الحاضر فيه نائباً عن الغائب .
  - (٩) عند من قال بذلك

الغائب<sup>(۱)</sup> (أما)<sup>(۲)</sup> إذا لم يكن كما إذا علق طلاق امرأته بدخول زيد في الدار<sup>(۳)</sup> تقبل<sup>(٤)</sup> ، (وأما)<sup>(٥)</sup> الخصم<sup>(١)</sup> فهو إما أصيل أو وكيل أو وارث أو وصيّ ، أو مَنْ بينَهُ وبين الغائب اتصال<sup>(٧)</sup> .

- (۱) وذلك كما إذا علق زيد عتق عبده بطلاق عمرو امرأته فلا يقضى على عمرو بالطلاق لأن فيه إبطالاً لحقه .
  - (٢) ما بين القوسين من النسخة (ب ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (٣) فادعت المرأة أن زيداً قد دخل الدار ، وأنكر الرجل ، فأقامت المرأة بيّنة على دخول زيد الدار ، فإنها تقبل في حق الحاضر وتطلق زوجته ، وتقبل في حق الغائب ويقضى بدخول زيد الدار ، وذلك لأن القضاء بدخوله الدار ليس فيه إبطال حقّ من حقوقه .
- (3) وقد أفتى بعض متأخّري الحنفيّة كفخر الإسلام وشمس الأئمة الأوزجندي بانتصاب الحاضر خصماً عن الغائب إذا كان ما يدّعي على الغائب شرطاً لما يدّعى على الحاضر ، حتى وإن كان فيه إبطال حقّ الغائب : وقضوا على عمرو في المسألة المتقدمة بوقوع الطلاق ، وقاسوا هذه الحالة على حالة ما إذا كان ما يدّعيه على الغائب شرطاً لما يدّعيه على الخائب ، والصحيح لما يدّعيه على الحاضر ، وليس فيه إبطال حقّ الغائب ، والصحيح لدى الحنفيه ما ذكره المؤلف .

انظر «فتح القدير ج ٥ ص ٤٩٧ ، البحر الراثق ج ٧ ص ٢١ ـ ٢٢ » .

- (٥) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث لم يرد في الأصل .
  - (٦) الخصم: المراد به المدَّعَى عليه.
  - انظر « المجانى الزهرية ص ٩٥ » .
- (٧) مَنْ بينه وبين الغائب اتصال فهو نائب عنه في الخصومة حكماً ، كما مر في كلام المؤلف ص ٣٤٣.

ولصحة الدعوى شروط (١) منها: أن لا يسبق من المدعي ما يناقض دعواه (٢) لاستحالة الجمع في الصدق بين السابق واللاحق

(۱) يشترط للدعوى شروط لم يتفق الفقهاء إلا على بعضها ، منها ما ذكره المؤلف ومنها ما لم يذكره ، وأوردها هنا إجمالاً :

أ ـ ألا تكون الدعوى مناقضة لأمر سبق صدوره من المدعي .

ب ـ أن تكون بتعبيرات جازمة وقاطعة .

ج \_ أن يذكر المدعي فيها أنه يطالب خصمه بالحق الذي يدّعيه أو يدل دليل على ذلك .

د\_ أن يذكر المدعي في دعوى العين أن المدّعى به في يد حصمه .

هـ أن تكون بلسان المدعى عينا .

و\_ أن يصرح المدعي فيها بأن خصمه يضع يده على المدّعى به بغير حقّ .

ز ـ أن تتضمن الدعوى طلب إحضار المدّعي به .

ح ـ أن يطلب المدعي فيها من القاضي تكليف المدعى عليه بالجواب .

ط ـ أن تكون الدعوى في مجلس القضاء .

وإن كان بعض هذه الشروط غير مسلم به إلا أني ذكرتها للفائدة نقط .

وما ذكره المؤلف منها ستتم دراسته وذكر خلاف العلماء فيه وما هو الراجح ، وذلك في موضعه .

انظر « نظریة الدعوی ج ۱ ص ۳۷۹ ».

(۲) هذا الشرط محلّ اتفاق لدى عامة الفقهاء \_ رحمهم الله \_ فإن من شرط سماع الدعوى ألا يناقض بعضها بعضاً ، وألا يكذّب أوّلها أخرها أو آخرها أوّلها ، لأن في هذا التناقض دليلاً على عدم صحّتها =

= وكذب قائلها .

والكلام الصحيح يكون في العادة متناسقاً ومتطابقاً ، ولا يكون مختلفاً ومتناقضاً لاستحالة الجمع بين المتناقضات .

ومثال الدعوى المتناقضة: إذا ادّعى أن هذه الدار وقف عليه ثم ادعى بعد ذلك أنها ملك له ، فلا تقبل هذه الدعوى لاستحالة الجمع بين الوقف والملك إذ الوقف لا يكون ملكاً .

انظر «قرة عيون الأخبارج ٧ ص ١٨ ، المبسوط ج ١٧ ص ٩٦ ، المبسوط ج ١٧ ص ٩٦ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٣٢٣ ـ ٢٢٤ ، الفواكه البدرية ص ٩٨ ـ ٩٩ ، تبصرة الحكّام ج ١ ص ١٠٤ ، الطريقة المرضيّة ص ٢٤ ـ ٣٠ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ١١٠ ، قليوبي وعميرة التعليقة ج ٤ ص ١٦٤ » .

(١) المقصود بهم هنا فقهاء الحنفية .

انظر ذلك في «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، درر الحكام ج ٢ ص ٣٥٥ \_ ٣٥٦ ، الفواكه البدرية ص ١٠٠ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٥ \_ ١٣٦ » .

- (۲) وهي ما تخفى عليه أسبابها في العادة ، ويكون معذوراً بجهلها كما سيأتي في الأمثله التي سيذكرها المؤلف .
- (٣) من قول المؤلف هنا لا بأس بذكر شيء من ذلك حتى قوله ص «٤٧٠» : على الراجح المفتّى به في المذهب مطابق إلى حذّ كبير لما في الفواكه البدريّة لابن الغرس : انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ وما معدها » .
  - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « منها » .

(مسئلة)(١) الإقرار بالرضاع ، فلو قال : هذه رضيعتي (٢) ، ثم اعترف بالخطأ فصدقته في دعواه الخطأ ، فله أن يتزوّجها (٣) . وهذا مشروط بما إذا لم يثبت على إقراره (٤) ، بأن قال : هو حقّ أو صدق ، أو كما قلت ، أو أشهد عليه بذلك شهوداً ، أو (ما )(٥) في معنى ذلك من الثبات اللفظي (٢) الدال على الثبات النفسي (٧) .

- (٢) أي : أرضعتها زوجتي أو والدتي أو أختي أو نحو ذلك .
- (٣) وذلك لأن معرفة هذا الأمر مما يخفى عليه ، ولا يصل إلى علمه إلا
   عن طريق الغير ، فيكون معذوراً بجهله وغير مؤاخذ بتناقضه .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ \_ ١٠١ » .

ولكن في هذا الحكم الذي ذكره المؤلف من أن له أن يتزوّجها نظر ، فإنه لو ادّعى أنها تحلّ له ثم قال : إنها رضيعتي ، لكان هذا مقبولاً لأن تناقضه هذا لعدم علمه بالرضاع لكون العلم به عن طريق الغير ولم يصله الخبر .

أما إذا قال: هذه رضيعتي - كما في المثال - ثم اعترف بالخطأ ، فإن الذي يظهر لي أنه لا يقبل منه هذا التناقض. فقوله: هذه رضيعتي دليل على علمه بالرضاع ، وقوله بعد ذلك: إني أخطأت في قولي ليس له وجه صحيح يمكن قبوله منه ، لذا فلا يجوز له أن يتزوج المرأة المذكورة في المثال .

- (٤) معناه : لم يستقرّ على إقراره السابق للدعوى ، ولم يأت بما يؤكده ويدل على صحّته
  - (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « كما » .
    - (٦) أي: التأكيد اللفظي.
- (٧) المعنى أنه إن حصل شيء مما سبق بأن قال ما أقررت به حق أو =

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها وصحته « مسألة » .

وأما إذا تكرر إقراره بذلك هل يكون التكرار (ثابتاً) (۱) كانت (۲) واقعة الفتوى (۲) في عصر العلامة شيخ شيخنا سري الدين عبد البر ، واختلف في ذلك أهل عصره (٤) ، فمنهم (٥) من اقتصر في ذلك على المنقول (فإن) (٢) ذلك لا يكون ثباتاً لفظياً ، فلا يدل على الثبات النفسي ومنهم (٧) من قال بأن ذلك يكون ثباتاً لفظياً فيدل على الثبات النفسي ووقع في ذلك كلام طويل لا يليق إيراده فيدل على الثبات النفسي ووقع في ذلك كلام طويل لا يليق إيراده

وقوله ثباتاً : أي : ثباتاً لفظياً لا يغتفر معه التناقض في الدعوى .

- (٢) أي : كانت الفتوى على أن التكرار يكون ثباتاً لفظياً .
  - (٣) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠٠ ـ ١٠١ » .
- (٤) لا يخفى ما في ذلك من التقليد وكثرة الاعتماد على النقل دون التدبر في المعاني . وإلا فأي فرق بين أن يكرر المدعي دعواه فيُختلف في ذلك . هل يكون ذلك ثباتاً لفظياً أو لا يكون . وبين قول المدعي هو حق أو صدق ، أو كما قلت فيكون ثباتاً لفظياً بالإجماع لا يغتفر معه التناقض .
  - (٥) انظر ذلك في " الفواكه البدريّة ص ١٠٠ ـ ١٠١ » .
- (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « وأن » وهو الصحيح لموافقته سياق الكلام .
  - (٧) انظر ذلك في « الفواكه البدرية ص ١٠٠ ـ ١٠١ » .

<sup>=</sup> صدق ، أو كما قلت ، أو : أشهد عليه بذلك شهوداً ، ونحوه مما تقدم ، فإنه إذا ادّعى خلاف ذلك بعد ذلك لا تقبل دعواه وتناقضه هذا في دعواه لا يغتفر .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « ثباتاً » وهو الصحيح لموافقته السياق قبله ، وموافقته ما جاء في الفواكه البدريّة انظر « الفواكه البدريّة ص ۱۰۰ » .

هنا (۱) . والعذر (۲) للمقر في رجوعه عن ذلك لأنه مما يخفى عليه ، لجواز أنه اعتمد على الأخبار ثم ظهر له خطأ الناقل .

(۱) انظر ذلك في « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ ، الله الدرية حاشية جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٥ ». الفصولين ج ١ ص ١٣٥ ».

(٢) العذر: مبتدأ خبره محذوف تقديره: «مقبول». وقوله: لأنه مما يخفى عليه تعليل للخبر.

(٣) أي : ومن المسائل التي يغتفر فيها التناقض في الدعوى .

(٤) أي : الزوجيّة لمورثهم إذا ادعت أنها زوجته .

والزوجيّة : مصدر بمعنى الزواج ، يقال : بينهما حقّ الزوجيّة ، وما زالت الزوجيّة بينهما قائمة .

انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٠٦ » .

(٥) أي : إعادة ما استلمته من التركة ، لأن مورثهم سبق أن طلّقها قبل وفاته ، ولأنها بسبب ذلك لا تستحقّ من ميراثه شيئاً .

(٦) انظر ذلك في «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ ، اللهواكه البدرية ص ١٠٢ ، اللهليء الدرية حاشية جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٥ »

(٧) استصحبوا الحال: من الاستصحاب، وهو: إبقاء ما كان على ما كان على ما كان عليه لانعدام المغيّر.

أو: هو الحكم الذي يثبت في الزمان الثاني بناء على ثبوته في الزمان الأول.

( وخفت )<sup>(۱)</sup> ( عليهم )<sup>(۲)</sup> البينونة .

# ومنها $^{(7)}$ ( ما ) $^{(3)}$ إذا ( أدعى ) $^{(6)}$ المكاتب $^{(7)}$ بدل الكتابة $^{(7)}$

- = انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٦٢ ، التعريفات ص ١٤ ، المطلع ص ١٩ » .
  - (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « وخفيت » .
    - (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عنهم » .
  - (٣) أي : ومن المسائل التي يغتفر فيها التناقض في الدعوى .
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (٥) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ ، والصحيح أنها أدّى ، ومعنى أدى أي : سلّم .
  - انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٢٩٨ » .
- (٦) المكاتب هو الرقيق الذي تم بينه وبين سيده عقد على أن يدفع له
   مبلغاً من المال نجوماً ليصير حرّاً .

والسيد مكاتِب والعبد مكاتَب .

فالسيد مكاتب لما يكتب العبد على السيد من العتق إذا أدى ما فورق عليه ، والعبد مكاتب لما يكتب السيد على العبد من النجوم التي يؤديها في محلّها .

أنظر « أنيس الفقهاء ص ١٧٠ ، المغرب ص ٤٠٠ ، تاج العروس ج ١ ص ٤٥٥ » .

(٧) الكتابة: هي إعتاق السيد عبده على مال في ذمته يؤديه مؤجلاً ، وسميت كتابة لأن السيد يكتب بينه وبينه كتاباً بما اتفقا عليه . وقيل: سميت كتابة من الكتب ، وهو الضمّ ، لأن المكاتب يضم بعض النجوم إلى بعض ، ومنه سمي الخرز كتاباً لأنه يضم أحد الطرفين إلى الآخر بخرزه .

وسميت الكتيبة كتيبة لانضمام بعضها إلى بعض .

والمكاتب يضم بعض نجومه إلى بعض ، والنجوم هنا : الأوقات المختلفة ، لأن العرب كانت لا تعرف الحساب ، وإنما تعرف الأوقات بطلوع النجوم .

انظر «المغني ج ٩ ص ٤١٠ ـ ٤١١ بدائع الصنائع ج ٤ ص ١٣٤ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٥١٦ » .

والأصل في الكتابة الكتاب والسنة والإجماع .

فمن الكتاب قوله تعالى :

﴿ والذينَ يَبْتَغُونَ الكتابَ ممّا ملكَتْ أيمانُكُمْ فكاتِبوهُمْ إِنْ علمتُمْ في والذينَ يَبْتَغُونَ الكتابَ ممّا ملكَتْ أيمانُكُمْ فكاتِبوهُمْ إِنْ علمتُمْ فيهم خيراً ﴾ من الآية ٣٣ سورة النور .

ومن السنة :

ما أخرجه الترمذي عن نبهان مولى أم سلمة قالت: قال رسول الله على : "إذا كان عند مكاتب إحداكن ما يؤدّي فلتحتجب منه "رواه الترمذي في "سننه ج ٢ ص ٣٦٦ حديث رقم ١٢٧٩ وقال : حديث حسن صحيح ، ورواه أبو داود في سننه ج ٤ ص ٢١ حديث رقم ٣٩٢٨ ، ورواه الحاكم في المستدرك ج ٢ ص ٢١٩ ، وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، ورواه البيهقي في سننه ج ١٠ ص ٣١٧ : صحيح ".

وقد ضعف هذا الحديث الألباني في إرواء الغليل فقال : « نبهان أورده الذهبي في ذيل الضعفاء . ومما يدل على ضعف الحديث عمل أمهات المؤمنين على حلافه ، وهن اللاتي خوطبن به فيما زعم رواية ، وقد صح ذلك عن بعضهن » .

ومن السنة أيضاً :

ما رواه أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي الله قال : « المكاتب عبد ما بقي عليه من مكاتبته درهم .

ثم ادعى العتق قبل الكتابة (۱ $^{(1)}$  ( $^{(1)}$  يخفى عليه فيعلم به بعد الكتابة  $^{(7)}$  .

( ومنها )<sup>(٤)</sup> ما ذكره<sup>(٥)</sup> العلامة شارح المجمع<sup>(٦)</sup> نقلاً عن

= انظر « سنن أبي داود ج ٤ ص ٢٠ حديث ٣٩٢٦ أول كتاب العتق .

ورواه الإمام مالك في الموطأ ص ٥٦٠ حديث رقم ١٤٨٣ بلفظ « المكاتب عبد ما بقى عليه من كتابته شيء .

قال الألباني في إرواء الغليل ج ٦ ص ١١٩ » هذا إسناده حسن ورجاله كلهم ثقات » .

وقد أجمعت الأمة على جواز الكتابة .

انظر « المغني ج ٩ ص ٤١١ ، الإفصاح ج ٢ ص ٣٧٤ مغني المحتاج ج ٤ ص ١٣٤ » .

- (١) فتقبل دعواه هذه وإن كان قوله هذا يناقض فعله السابق .
- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « فإنه » وهو الصحيح لموافقته المعنى والسياق . . .
  - (٣) أي : بعد الكتابة وأداء المال ، فيكون له الرجوع في ذلك .
     انظر المجاني الزهرية على الفواكه البدرية ص ١٠١ » .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ههنا » .
   وقوله : منها : أي : من المسائل التي يغتفر فيها التناقض في الدعوى .
- (٥) لم أقف على ما ذكره المؤلف في شرح المجمع لابن ملك ولعله نقله
   من أحد الشروح الأخرى للمجمع .
- (٦) المراد بالمجمع: هو مجمع البحرين وملتقى النهرين. في فروع الحنفيّة للإمام مظفر الدين أحمد بن علي بن ثعلب المعروف بابن الساعاتي البغدادي المتوفى سنة ٦٩٤هـ، قام هو بشرحه وشرحه =

= عدد من العلماء غيره .

انظر «كشف الظنون ج ٢ ص ١٥٩٩ » .

- (۱) انظر ذلك في «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ ، الفواكه البدريّة ص ١٠٢ ، اللّالي الدرّية حاشية جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٥ » .
- (۲) قوله هنا اختلعت من الخلع والخلع بضم الخاء من الخلع بفتحها
   وهو النزع ، لأن كلا من الزوجين لباس للآخر .

قال تعالى :

﴿ أُحِلَّ لَكُم لِيلَةَ الصِيامِ الرّفَثُ إلى نسائكُم هُنَّ لباسٌ لكُم وأنتم لباسٌ لهنَّ ﴾ البقرة آية رقم ١٨٧ .

فكأن كل واحد منهما بمفارقة الآخر ينزع لباسه .

والخلع شرعاً هو: فرقة بين زوجين بعوض مقصود راجع لجهة الزوج بلفظ طلقتك أو خالعتك .

انظر «مغني المحتاج ج ٣ ص ٢٦٢ ، المطلع ص ٣٣١ ، المغرب ص ١٥١ ، أنيس الفقهاء ص ١٦١ » .

والأصل في جواز الخلع الكتاب والسنة .

فمن الكتاب قوله تعالى:

﴿ ولا يحلُّ لكم أن تأخذُوا مما آتيتموُهنَّ شيئاً إلا أن يخافا ألاّ يُقِيما حدودَ الله فإنْ خفتُم ألاّ يُقِيما حدودَ الله فلا جُنَاح عليهِما فيما افتدَتْ بهِ ﴾ من الآية ٢٢٩ البقرة .

ومن السنة :

ما رواه البخاري عن ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي ﷺ ، فقالت : يا رسول الله ، ثابت بن قيس ما أعتب عليه في خلُق ولا دين ولكنى أكره الكفر في الإسلام ، فقال رسول الله ﷺ : =

المرأة من زوجها ( بمال )<sup>(۱)</sup> ثم ادعت أنه كان قد أبانها ، قيل :  $^{(7)}$  دعواها حتى ترجع ببدل الخلع ، ونحو ذلك<sup>(۳)</sup> مما هو مذكور في المطوّلات<sup>(3)</sup> فالدعوى مسموعة مع التناقض في جميع هذه ( الصور )<sup>(0)</sup> ( لموضع )<sup>(1)</sup> العذر على الراجح المفتى به في

= «أتردين عليه حديقته ؟ » قالت : نعم قال رسول الله ﷺ : «اقبل الحديقة وطلقها تطليقة » .

انظر «صحيح البخاري ج ٦ ص ١٧٠ باب الخلع ورواه الترمذي في الجامع الصحيح ج ٢ ص ٣٢٩ وقال حديث حسن صحيح . ورواه الدارقطني في السنن مع التعليق ج ٤ ص ٤٦ » .

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (۲) انظر ذلك في « الفواكه البدرية ص ١٠١ ـ ١٠٢ ، بدائع الصنائع ج ٦
   ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ » .
- (٣) وذلك كما إذا أقر العبد لواحد بالرق ، ثم ادعى عليه بالعتق وكما إذا استأجر رجل داراً ، ثم ادّعى ملكها وأنها صارت إليه ميراثاً عن أبيه .

وكما إذا قاسم أخو الزوجة زوجها بعد موتها على الميراث ، ثم ادعى عليه بعد ذلك طالباً إعادة ما أخذه لأنه سبق أن طلقها وكما إذا اشترى ثوباً مطوياً في جراب أو منديل أو غير ذلك ، فلما نشره قال : هذا ثوبي .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠١ ـ ١٠٣ » .

- (٤) انظر ذلك في « الفواكه البدريّة ص ١٠١ ـ ١٠٢ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٤ ، جامع الفصولين ج ١ ص ١٣٦ » .
  - (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « الصورة » .
  - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « لوضع » .

(۱) وذكر ابن الغرس أن من المشائخ من اعتبر التناقض مطلقاً ومنع سماع الدعوى إذا تقدم ما يناقضها ، إلا في مسألة الرضاع المتقدمة وهي المسألة الأولى التي ذكرها المؤلف .

انظر « الفواكه البدريّة ص ١٠٢ ـ ١٠٣ » -

ولم يتبين لي وجه تخصيص تلك المسألة دون غيرها بهذا الحكم .

(٢) أي : ومن شروط الدعوى ، وهذا هو الشرط الثاني الذي ذكره المؤلف .

(٣) اشتمال الدعوى على المطالبة هو أن تشتمل دعوى المدعي على طلب الحكم له بما يدعى به .

وقد اختلف الفقهاء رحمهم الله تعالى في جعل المطالبه بالحكم بالحق الذي يدعيه المدعي شرطاً لصحة الدعوى وقبولها وذلك على قولين:

القول الأول :

لا يشترط لصحة الدعوى وقبولها اشتمالها على المطالبة بالحكم بل يكتفى في ذلك بدلالة الحال وشاهده .

قال بذلك:

المالكية: انظر «تبصرة الحكام ج ١ ص ١٠٤ ، جواهر الإكليل ج ٢ ص ١٠٥ « .

وهـو وجـه للشـافعيـة : انظر «مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٤، روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ » .

ووجه الحنابلة : انظر « المغني ج ٩ ص ٨٦ ، الإنصاف ج ١١ ص ٢٤١ » .

وقد عللوا ذلك:

أ ـ بأن كثيراً من الناس لا يعرف مطالبة الحاكم بذلك فيترك مطالبته به لجهله فيضيع حقه .

ب\_ أن شاهد الحال من حضور المدعي إلى الحاكم وادعائه أمامه ، وتظلمه في مجلسه يدل على أن المدعي يطالب بما ادعى به وأنه لا يقصد بدعواه إلا الحكم له بحقه .

انظر « المغني ج ٩ ص ٨٦ ».

القول الثاني :

أن اشتمال الدعوى على المطالبة شرط لصحتها وقبولها .

قال بذلك:

الحنفيّة: انظر " فتح القدير ج ٦ ص ١٤٤ ، الفواكه البدرية ص ١٠٦ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ٢٠٢ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ٢٥٣ » .

وهـو وجـه للشافعية : انظر " مغني المحتاج ج ٤ ص ٣٩٤ ، روضة الطالبين ج ١٢ ص ١٠ » .

وهو قول للحنابلة: انظر «المغني ج ٩ ص ٨٦، الإنصاف ج ١١ ص ٢٤١ ».

وعللوا ذلك:

أ ـ بأن الحكم من حقوق المدعي فلا يستوفى من المدعى عليه إلا بطلب المدعي لاحتمال أنه ذكر دعواه على سبيل الحكاية أو نحو ذلك ، ولا يتبين غرضه بدون المطالبة .

انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٢٢ ، المغني ج ٩ ص ٨٦ » . ويجاب عن ذلك بأن مجلس القضاء ليس مكاناً لسرد الحكايات والقصص ، وغرض المدعي يتضح من شاهد الحال في كل قضية . قالوا وخصوص هذا اللفظ ليس بشرط ، بل الشرط ( منها ) دلّ على ذلك ( أو ) فإذا قال : أدّعي أن لي قبله كذا ، ( أو ) سكت ( واقتصر ) على ذلك ؛ لا تسمع الدعوى حتى (تتمّ) ( واقتصر ) و الله على ذلك ؛ لا تسمع الدعوى حتى ( تتمّ) ( و الله على خلى ذلك ؛ لا تسمع الدعوى حتى ( الله على خلى الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

= بـ أن القاضي نصب لفض المنازعات والخصومات والحكم على المدعى عليه بدون طلب من المدعي إشعال للمنازعات وإنشاء لها .

#### الترجيح

الذي يتبين لي في هذه المسألة بعد النظر في كيفية التقاضي اليوم ونوعية مجلس القضاء واختصاصات القضاة بفض المنازعات والفصل في الخصومات.

أن الراجح هو عدم اشتراط المطالبة بالحكم في الدعوى لأن في دلالة الحال وشواهده ما يغني عن ذلك ، فمجالس القضاء لم تنشأ إلا للمطالبة بالحقوق الممنوع منها أصحابها .

وكثيراً ما يسبق الدعوى من الأوراق وطلبات الإحضار والمراجعة من قبل المدّعي ما يدل دلالة واضحة على مطالبته بالحكم له بما ستحقه .

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « منهما » .
- وعلى كلا اللفظين لا معنى لها ، ولعلَّها محرَّفة عن لفظ « ما » ، كما قال ذلك محمد صالح الجارم في المجاني الزهريَّة ص ١٠٦ .
- (٢) كأن يقول المدّعي: وأريد أخذه ، أو أن يؤديه إلي ، ونحو ذلك كما سيذكره المؤلف .
  - (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « و » وهو الصحيح .
    - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « فاقتصر » .
  - (٥) ما بين القوسيان ورد في النسخة (ب ح) بلفظ: «يتم» والمعنى: حتى تتم دعواه.

فيقول : وأطالبه به ، أو أريد أخذه منه ، أو أن يؤديه إلي ، وما أشبه ذلك  $^{(1)}$  . ومن شروطها  $^{(7)}$  ذكر الحدود في دعوى العقار  $^{(7)}$  وبيان

- (۱) كدلالة الحال في هذا الزمن ، فإن تخصيص المحاكم وتعيين القضاة فيها لغرض فصل الخصومات ورفع المظالم ، وكذا اختصاصات القضاه وتفرغهم للقضاء في ساعات معلومة ، وفي مكان معلوم ، وتقديم المدّعي أوراق الدعوى ، وطلبه تحديد موعد لنظر دعواه ، وإحضار خصمه وجلوسه بجانبه ، وذكر دعواه عليه ، أكبر دليل على أنه يطالبه بما يدّعي به عليه ليس في ذلك شكّ . ولذا لا يحتاج إلى اللفظ الخاص بالمطالبة في هذه الحالة ويكتفى بهذه الدّلالة .
- (٢) أي : ومن شروط الدعوى ، وهذا هو الشرط الثالث من الشروط التي ذكرها المؤلف لصحّة الدعوى .
- (٣) اشتراط ذكر الحدود في دعوى العقار إنما هو لقصد تمييزه وتحديده حتى لا تكون الدعوى في مجهول .

وذكر الحدود في دعوى العقار شرط في صحة الدعوى وقبولها وذلك عند عامة الفقهاء .

إلا أن يكون العقار مشهوراً بشهرة يتميّز بها عن غيره مما يشابهه ، فإذا كان العقار مشهوراً لدى عامة الناس متميّزاً عن غيره من العقارات الأخرى ، ومعروفاً باسم لا يسمى به غيره .

فإنه يكتفى بذكر اسمه الذي يميزه فقط ، ولا يشترط في الدعوى ذكر حدوده لكون اشتراط ذكرها في الدعوى لقصد تميزه ، وإذا تميز بغيرها اكتفى بذلك .

انظر «الفتاوی الهندیّة ج ٤ ص ٩ ، جامع الفصولین ج ١ ص ٨٩ ، مجمع الأنهـر ج ٢ ص ٢٥٣ ، بـدائـع الصنـائـع ج ٦ ص ٢٢٢ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١٠٥ ، روضة الطالبین ج ١٢ ص ٩ ـ ٩٤ ، المغني ج ٩ ص ٨٥ » . = ولعلنا اليوم نقول: إنه يُكتفى في دعوى العقار بأن يذكر رقم الصك الذي يثبت تملّكه ومصدره وتاريخه .

فإنه قد أصبح لكل عقار صك يبين جميع المعلومات التي تميز العقار عن غيره من العقارات ، وذلك ببيان مكانه وحدوده ومساحته ورقم المخطط الذي يقع فيه .

فإذا ذكر المدعي في دعواه مثلاً: « الأرض المملوكة لي بموجب الصك الصادر من محكمة كذا برقم كذا وتاريخ كذا » اكتُفي بذلك عن جميع المعلومات الأخرى .

- (١) أي : أرض حالية لم تعمر ولم تزرع .
- (۲) أي: مزروعة بالكرم و الكرم هو العنب انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ١٧٠ ، المطلع ص ١٣٠ » .
  - ٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٤) قال ابن الهمام في فتح القدير ج ٦ ص ١٤٤ ـ ١٤٥ : « إذا وقعت الدعوى في العقار فلا بد من ذكر البلدة التي فيها الدار ، ومن ذكر المحلّة ، ومن ذكر المحدود » .

ثم ذكر بعد ذلك «أنه قيل: إن ذكر المحلة والسوق والسكة ليس بلازم، وذكر المصر أو القرية لازم».

وهذا الاختلاف يدل على أن لكل عقار وضعاً خاصاً به يختلف فيه عن غيره ، وأن المقصود أن يذكر في دعوى العقار ما يميزه عن غيره فقط ، وذلك بذكر ما يختص به من الصفات والمميزات ، وأنه متى تميّز عن غيره بشيء اكتفي بذلك فبعض العقارات تتميّز بالاسم وبعضها لا يتميز إلا بذكر البلدة أو المحلّة أو السكّة .

# شروطها(١) ذكر موضع الإيداع في دعوى(٢) الوديعة(٣)

- (۱) أي : من شروط الدعوى ، وهذا هو موضع ذكر الشرط الرابع من شروط صحّة الدعوى التي ذكرها المؤلف .
- (٢) وصورة دعوى الوديعة كما ذكرها ابن عابدين نقلاً عن فتاوى رشيد الدين قال : « ينبغي أن يكون لفظ الدعوى في دعوى الوديعة : إن لي عنده كذا قيمته كذا ، فأمره ليحضره لأقيم عليه البينة على أنه ملكي إن كان منكراً ، وإن كان مقرّاً فأمره بالتخلية حتى أرفع » . ولا يقول : فأمره بالرد .

انظر «قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٤١٧ » ولكنه لم يتحقق في صورة هذه الدعوى الشرط الذي ذكره المؤلف ، وهو ذكر موضع الإيداع . وتحقّق الشرط فيها يقتضي أن تكون صورتها بلفظ : « إن لى عنده كذا ، قيمتُه كذا ، سلمته له في مكان كذا . . . الخ » .

(٣) الوديعة : من ودع إذا ترك .

ومنه ما رواه مسلم عن عبد الله بن عمر وأبي هريرة أنهما سمعا رسول الله ﷺ يقول على أعواد منبره: لينتهين أقوام عن ودعهم الجمعات أو ليختِمَن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين ».

انظر « الجامع الصحيح ج ٣ ص ١٠ \_ ١١ باب التغليظ في ترك الجمعة » .

والوديعة لغة : هي الشيء الموضوع عند غير صاحبه للحفظ من الإيداع ، وهو تسليط الغير على الحفظ .

انظر «أنيس الفقهاء ص ٢٤٨ ، مغني المحتاج ج ٣ ص ٧٩ ، المطلع ص ٢٧٩ » .

والوديعة شرعاً : توكيل في حفظ مملوك أو محترم مختص على وجه مخصوص .

انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ٧٩ ، التعريفات ص ١٧٠ ، معجم لغة الفقهاء ص ٥٠١ » .

أنه في (أي) (() مصر ، سواء كان له حمل ومؤنه (() أو لا )(()) ، وفي دعوى الغصب (()) إذا لم يكن له حمل ومؤنه لا يشترط ذكر موضع الغصب أما لو كان (()) يشترط (()) (ذكره )(())

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٢) أي : يحتاج نقله إلى مجلس القضاء إلى نفقة وكلفة .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: «أولى » والمعنى: أو لم يكن له حمل ومؤنة ، وذلك حتى لا يكلّف المودع إحضار الوديعة إلى مجلس القضاء ، لأنه محسن وما على المحسنين من سبيل

وفي تكليفه إحضارها إلى مجلس القضاء ضرر عليه فما عليه إلا التخلية بينها وبين صاحبها في مكان الإيداع فقط .

- (٤) الغصب: مصدر غصبه يغصبه بكسر الصاد.
  - وهو في اللغة : أخذ الشيء ظلماً .

وفي الاصطلاح: أخذ مال متقوم محترم بغير إذن المالك على وجه يزيل يده عنه .

انظر « المطلع ص ٢٧٤ ، الهداية ج ٤ ص ١١ ، أنيس الفقهاء ص ٢٦٩ ، القاموس المحيط ج ١ ص ١١٥ » .

- (٥) أي : لو كان له حمل ومؤنة .
- (٦) أي : يشترط ذكر مكان الغصب ، لأنه لا يلزم الغاصب إحضار المغصوب إلى مجلس القضاء ، بل عليه ردّه إلى المكان الذي غصبه منه فقط .

لأن في تكليفه إحضار المغصوب إلى مجلس القضاء تكليفاً له فوق جنايته فلا يلزمه ذلك .

انظر « قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ٤١٧ » .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب\_ج) .

وفي دعوى السعاية (١) لا بد من بيانها (٢) حتى لو ادّعى أنه ارتشى منه لا يصح (٦) بدون التفسير ، فإن فسّر على الوجه (٤) تسمع وإلا فلا وفي دعوى خرق (٥) الثوب أو جرح الدابّة لا يشترط إحضار الثوب والدابة (٦) ، لأن المدّعى به في الحقيقة الجزء (الفائت

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٤٢ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٣١ » .

(٢) أي : بيان دعواه حيث لا يكتفي بذكر الاسم دون إيضاح المسمى . انظر « سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ٧٩ » .

(٣) اي : لا تصح دعواه بناء على فهمه هو لموضع السعاية وتسميته لها بما ذكر في دعواه ، بل لا بد من تفسير العمل الذي يدعى به حتى يتم استبيانه : هل هو مطابق لدعواه أم لا ؟.

ومن ذلك: لو ادعى رجل على آخر أنه قذفه ، فلا يكتفي بقوله: إنه قد قذفني ، بل يسأل عن الكلمات التي يدّعي أنه قذفه بها ، حتى يتبيّن الأمر: هل هذه الكلمات من كلمات القذف أم لا؟.

- (٤) أي : على الوجه الذي يطابق فيه الفعل المدّعي به للدعوى .
- (٥) انظر ذلك في «الفتاوى الهنديّة ج ٤ ص ٣٧، سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ٤٤».
- (٦) قوله هنا: لا يشترط إحضار الثوب والدابّة لأن المدعى به في الحقيقة الجزء الفائت من الثوب والدابّة .

أقول: الأولى أن يشترط إحضار الثوب المخروق والدابّة المجروحة ليطّلع عليها القاضي أو من ينيبه .

فإنه لا يتبين الخرق بالثوب إلا بإحضاره ، ولا يتبين الجرح في الدابة إلا بإحضارها .

<sup>(</sup>١) السعاية : مصدر سعى بمعنى وشى ونم .

(۱) من الثوب والدابّة (انتهى) (۲) (۳) ، وأما الكلام على من تقبل شهادته ومن لا تقبل ، فنقول : اعلم (أن) الشهادة لها معنيان : لغوي ، وشرعي ، أما الأول : فهي عبارة عن الإخبار عن صحّة الشيء عن مشاهده (۵) . (و) (۲) أما الثاني : فهي عبارة عن إخبار صدق لإثبات حقّ بلفظ الشهادة في مجلس (القضاء) (۷) ،

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «الثابت » ومعنى الفائت : أي : المعدوم .

(٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (- - +).

(٣) ذكر المؤلف في أول هذا الفصل أن طريق القاضي إلى الحكم يختلف باختلاف المحكوم به ، وهو حقّ الله تعالى ، أو حقّ العباد ، وذكر فيما تقدّم طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق العباد المحضة . ثم شرع بعد ذلك في الكلام عمن تقبل شهادته ومن لا تقبل شهادته ، ولم يتطرق إلى طريق الحكم فيما إذا كان المحكوم به من حقوق الله تعالى ، أو من الحقوق المشتركة .

وإذا كان طريق القاضي إلى الحكم فيما هو من حقوق العباد المحضة هي الدعوى والحجّة كما تقدم ؛ فإن طريق الحكم في الحقوق الخالصة لله تعالى هو الحجّة فقط ، ولا يشترط فيها الدعوى

وأما الحقوق المشتركة ، فمنها ما يشترط له الدعوى ومنها ما لا يشترط له الدعوى ، وسيأتي تفصيل ذلك في أول الفصل الثالث من هذا الكتاب \_ إن شاء الله تعالى \_ انظر صفحة «٥٨٩» وما بعدها .

- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب\_ج) بلفظ «بأن » .
  - (٥) انظر ذلك في العناية شرح الهداية ج ٦ ص ٢ » .
- (٦) ما بين القوسين من النسخة (ب ج) حيث لم يرد في الأصل .
  - ٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « القاضي » .

(فتخرج)(۱) شهادة الزور(۲) (۳) وقول الرجل في مجلس القضاء: أشهد(٤) بكذا لبعض ( العرفيات )(٥) ، والإخبار بدون لفظ الشهادة( $^{(7)}$  . وهي نوع من الولاية( $^{(V)}$  ، فلا تقبل شهادة

(٢) الزور هو: الكذب.

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ٤٢ ، مختار الصحاح ص ٢٧٨ ، المعجم الوسيط ج ١ ص ٤٠٦ ، المطلع ص ٤١١ » .

وإطلاق الشهادة على الزور من باب المجاز كإطلاق اليمين على الغموس .

انظر « رد المحتار ج ٥ ص ٤٦١ » .

وشهادة الزور هي: أن يؤدي الشاهد شهادة لم يسبق له علم بها .

انظر «سبل السلام ج ٤ ص ١٢٦ ، معجم لغة الفقهاء ص ٢٦٦ » .

- (٣) ورد هنا في النسخة (ب) لفظ : « وقول الزور » .
- (٤) وذلك كقول الرجل: أشهد ألا إله إلا الله، أو: أشهد أن الجنّة حقّ، ونحو ذلك
- (ه) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: «العرفات». والمعنى: بعض الأشياء المتعارف عليها.
- (٦) وذلك كقول الرجل في مجلس الحكم: أعلم أن محمداً قد أقرض زيداً مالاً .
  - (٧) الولاية: مصدر ولى .

والولي : هو كل من ولي أمر أحد ، ومنه : ولي اليتيم ، وولي =

<sup>=</sup> انظر التعریف المذکور في « فتح القدیر ج ٦ ص ٢ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٥٦ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٦١ » .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « يخرج » .

## العبد(١) والمكاتب(٢) والمدبر(٣) وأم الولد(٤)

= القتيل . والولاية في الشرع : « تنفيذ القول على الغير شاء أو أبي » وهو المقصود في كلام المؤلف .

انظر « التعريفات ص ١٧٢ ، أنيس الفقهاء ص ٢٦٣ .

وكانت الشهادة نوعاً من الولاية ، لأن فيها تنفيذ قول الشاهد على المشهود عليه .

- (١) وكذا المبعض عند أبي حنيفة .
- انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ » .
- (٢) بضم الميم وفتح التاء : اسم مفعول .
- (٣) المدبر : هو الرقيق الذي علّق عتقه على موت سيده .

والتدبير مطلق ومقيد :

فالمطلق منه: أن يعلق السيّد عتق عبده بموت مطلق ، مثل: إن متّ فأنت حرّ ، أو بموت يكون الغالب وقوعه ، مثل: إن متّ إلى مئة سنة فأنت حر .

والمقيّد منه أن يعلّق عتقه بموت مقيد ، مثل : إن متّ في مرضى هذا فأنت حر

انظر « التعریفات ص ۱۳۹ ، المغرب ص ۱۹۰ ، معجم لغة الفقهاء ص ۲۰۰ ، أنيس الفقهاء ص ۱۲۹ » .

(٤) أم الولد هي الأمة التي ولدت من سيدها في ملكه .

انظر « المغني ج ٩ ص ٥٢٧ ، المطلع ص ٣١٧ ، معجم لغة الفقهاء ص ٨٨ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٥٣٨ » .

وقد اختلف العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ في قبول شهادة العبد، أو من به شائبة رقّ كالمكاتب والمدبّر وأم الولد، وذلك على قولين:

القول الأول :

أن شهادة العبد مقبولة .

وهذا هو مذهب الحنابلة .

انظر «المغني ج ٩ ص ١٩٣ ، الإنصاف ج ١٢ ص ٦٠ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٠ ، كشّاف ج ١٠ ص ٢٣١ ، كشّاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، كشّاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، شرح منتهى الإرادات ج ٣ ص ٥٥٠ ، الطرق الحكميّة ص ١٦٥ » .

الأدلة:

أ \_ قوله تعالى : ﴿ وكذلكَ جَعلْنَاكم أَمةً وسطاً لتكونُوا شُهداءَ على الناس ويكونَ الرسولُ عليكُم شهيداً ﴾ آية ١٤٣ البقرة .

والوسط : هو العدل الخيار ، ولا ريب في دخول العبد في هذا الخطاب . فهو عدل بنص القرآن .

فدخل تحت قوله تعالى : ﴿ وأَشْهِدُوا ذَوي عَدْلٍ مَنكُم ﴾ آية ٢ سورة الطلاق .

ب\_ قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الذَينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بَالقِسْطِ شَهداء للله ولَوْ على أنفسكُم أو الوالدَيْنِ والأقربِيْنَ ﴾ سورة النساء آية رقم ١٣٥ .

والعبد من الذين آمنوا قطعاً ، فيكون من الشهداء .

ج ـ قوله تعالى : ﴿ واستشهدُوا شهيدَيْن من رجالِكُمْ ﴾ سورة البقرة آية ٢٨٣ . ولا ريب أن العبد من رجالنا .

دَ ـ قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الذينَ آمنُوا وعمِلُوا الصالحاتِ أُولئكَ هم خَيرُ البَريَّةِ ﴾ آية رقم ٧ سورة البيّنة .

والعبَّدُ المؤمن الصالح من خير البريّة ، فكيف تُردُّ شهادته .

هـ أجمع الصحابة والناس أجمعون على أن العبد مقبول الشهادة

على رسول الله ﷺ إذا روى عنه الحديث ، فكيف تقبل شهادته على رسول الله ﷺ ، ، ولا تقبل شهادته على واحد من الناس ؟

انظر « الطرق الحكميّة ص ١٦٦ \_ ١٦٧ ».

فإن قيل : إن باب الرواية أوسع من باب الشهادة ، فيحتاط لها ما لا يحتاط للرواية .

أجيب القائل بأن هذا كلام جرى على ألسن كثير من الناس ، وهو عار عن التحقيق والصواب .

فأولى ما ضبط واحتيط له الشهادة على رسول الله ﷺ والرواية عنه .

انظر « المرجع السابق » .

هذا وإن كان أصحاب هذا القول قد اختلفوا في الأشياء التي تقبل فيها شهادته ، إلا أنهم متفقون على قبول شهادة العبد عموماً وجواز الحكم بما تدلّ عليه القول الثانى:

لا تقبل شهادة العبد ولا من به شائبة رقّ ولو قلّت . قال بذلك جمهور العلماء من :

الحنفيّة: انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٧، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٥، رد المحتارج ٥ ص ٢٧، رد المحتارج ٥ ص ٤٧٤، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧».

والمالكية: انظر «المدونة ج ٥ ص ١٥٤ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٦٢ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٥ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٠ ».

والشافعيّة : انظر «الأم ج ٧ ص ٤٧ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٨ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٤١ ، حاشية عميرة ج ٤

ص ۳۱۸ » .

وقد استدل جمهور العلماء على قولهِم هذا بما يأتي :

أَ ـ قوله تعالى : ﴿ ضربَ الله مَثلًا عبداً مملوكاً لا يقدِرُ على شيءٍ ﴾ الآية رقم ٧٥ سورة النحل .

والشهادة شيء فلا يقدر على أدائها .

انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٧ » .

وأجيب عن ذلك :

بأن الله تعالى لم يقل: إن كل عبد لا يقدر على شيء، وإنما ضرب الله تعالى المثل بعبد من عبيده هذه صفته، وقد توجد هذه الصفة في كثير من الأحرار.

وبالمشاهدة نعرف كثيراً من العبيد أقدر على الأشياء من كثير من الأحرار . إلى أكثر الجمهر أقر رس الأسمرا من الأحرار . إلى المشارد والأحرار . الديور المشارد والعبد تلزمه الصلاة والصيام والطهارة ، وهي شيء .

انظر: « الطرق الحكميّة ص ١٦٨ ».

ثم إن الخلاف ليس في قدرته ، وإنما الخلاف في قبول شهادته إذا قدر على أدائها .

ب ـ أن منافع العبد لسيده ، ولا يجب عليه الإجابة إلى أدائها ، والشاهد يجب عليه الأداء إذا دعي إلى ذلك لقوله تعالى : ﴿ ولا يأبَ الشهداءُ إذا ما دُعُوا ﴾ من الآية ٢٨٢ البقرة .

ويجاب عن ذلك بأن موضع النزاع هو قبول شهادة العبد إذا شهد ، وليس الخلاف في وجوب أداء الشهادة عليه من عدمها ، فالعبد إذا كانت منافعه لسيده لا يمنع ذلك من قبول شهادته إذا أذن له سيده في الأداء .

انظر « الطرق الحكميّة ص ١٦٩ » .

= جـ أن الشهادة ولاية وتمليك ، فهي تنفيذ القول على الغير وهذا من باب الولاية ، ويملك الحاكم الحكم بالشهادة فيكون الحكم ملكاً للشاهد . والعبد لا ولاية له على غيره ، ولا يملك فلا شهادة له .

انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧ » .

ويجاب عن ذلك : بأن الشهادة ليست ولاية مطلقة من كل وجه ، لأن الشاهد لا يملك الحكم بها ولا الإلزام ولا التنفيذ .

إذا كان المطلوب في الشهادة أن تكون صادقة تدل طالب الحق عليه وتعيد الحق إلى نصابه ، وتمنع الباطل والمبطلين ، فإن شرط الشاهد هو أن يكون عدلاً ويغلب الظنّ على صدقه ، وعدم تطرّق التهمة إليه ، وهذا موجود في العبد ، فالمقتضى موجود والمانع مفقود ، فالرق لا يصلح أن يكون مانعاً للشهادة لأنه لا يزيل العدالة . فالعبد قد تحمل أمانات أكبر من الشهادة ، فهو يؤدي حقّ العدالة . فالعبد قد تحمل أمانات أكبر من الشهادة ، فهو يؤدي حقّ الله وحقّ سيده . وعليه من الواجبات الشرعيّة مثل ما على غيره من الأحرار في الجملة .

والحرية لا تجلب للعبد عدالة لم تكن موجودة فيه من قبل ، ولا الرقّ يوجب له فسقاً . وكثير من العلماء الموالي كانوا عبيداً أو أبناء عبيد ، لم يحدث فيهم بالإعتاق إلا الحرية . والحرية لا تغيّر طبعاً ولا تحدث علماً ولا مروءة .

ومن هذا يتبيّن رجحان قول الحنابلة في قبول شهادة العبد . انظر « المغني ج ٩ ص ١٩٥ ، الطرق الحكميّة ص ١٦٥ » .

(۱) سبق ذكر الخلاف ص ٢٥٦ في جواز ولاية القضاء للمحدود في القذف إذا تاب ، وحيث أن الخلاف السابق مبني على الخلاف في =

( قذف )<sup>(۱)</sup> وإن تاب (لا تقبل)<sup>(۲)</sup> عندنا .

و( كذا لا تقبل شهادة )<sup>(٣)</sup> الشريك لشريكه فيما هو ( شريك فيه )<sup>(3)</sup> ، والمفاوض<sup>(۵)</sup> ، والذي يجر إلى نفسه بشهادته

= قبول شهادته ، فلا فائدة من تكرار ذكر الخلاف هنا . وقد ترجح هناك أن تولية القضاء للمحدود في القذف إذا تاب جائزة ، فتكون شهادته هنا مقبولة .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ : « القذف » .

(٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

(٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ « فيه شريك » .

وشهادة الشريك لشريكه فيما هو فيه شريك غير مقبولة في قول عامة الفقهاء ، لأنه بذلك يصير شاهداً لنفسه في بعض ما هو مشهود به وذلك باطل .

وإذا بطلت الشهادة في البعض بطلت في الكلّ .

لكن لو شهد الشريك لشريكه في غير ما هو شريك له فيه فهذه الشهادة مقبولة ، لأن الشريك في هذه الحالة يشهد بما ليس له فيه ملك ، وبذلك لا يصير شاهداً لنفسه .

انظر «العناية على الهداية ج ٦ ص ٣٤ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٧ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٨٢ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٨ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٠ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٦ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٦ ، روضة الطالبين ج ١ ص ١٦٩ ، روضة الطالبين ج ١ ص ١٣٦ ، المغنى ج ٩ ص ١٨٨ » .

(٥) أي : ولا تقبل شهادة المفاوض .

والمفاوض هو : أحد الشركاء في شركة المفاوضة .

# (مغنماً)(١) وشهادة

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٢ ، المغرب ص ٣٧٦ ، القاموس المحيط ج ٢ ص ٣٤١ ، المطلع ص ٢٦٢ ، التعريفات ص ١٥١ » . وشهادة المفاوض لا تقبل لشريكه إلا في شيء غير مشترك بينهما كالقصاص والنكاح ونحوها ، واشترط المالكية في قبول شهادته أن يكون مبرزاً في العدالة .

انظر العناية على الهداية ج ٦ ص ٣٤، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٧، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٧، رد المحتار ج ٥ ص ١٩٧، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٨، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٩، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٦، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٠، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤، المغني ج ٩ ص ١٨٥».

(١) ما بين القوسين بياض في النسخة (ب).

وشهادة الشاهد الذي يجر بشهادته إلى نفسه مغنماً أو يدفع بها عنها ضرراً غير مقبولة في قول عامة الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر "بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٤٥٠ ، السرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٨ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٥ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤ ، قليوبي وعميرة التعليقة ج ٤ ص ٣٢١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٤٥ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٤٢٩ ، الإنصاف ج ١٦ ص ٧٠ ، المغني ج ٩ ص ١٨٥ ، المقنع ج ٤ ص ٣٤١ » .

وذلك لأن شهادته إذا تضمّنت معنى النفع والدفع فقد صار الشاهد متهماً ، ولا شهادة للمتهم .

ولأنه إذا جر النفع لنفسه بشهادته لم تقع شهادته لله تعالى بل لنفسه هو .

وعلى هذا تخرج شهادة الوالد لولده وعكسه ، لأن كلاً منهما =

# التهاتر (۱) (و) (۲) التي تقوم على النفي (۳) ، . . . . . . . . . . . . . . . . . .

= ينتفع بمال الآخر عادة في الحياة وبعد الممات انظر « بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ » .

وكشهادة الغرماء للمفلس بدين أو عين ، أو شهادتهم للميت بدين أو مال ، فإنه لو ثبت للمفلس أو للميت مال أو دين تعلقت حقوقهم به .

انظر « المغني ج ٩ ص ١٨٦ » .

وكشهادة العدو على عدوه لأن فيها منفعة للشاهد ، وستأتي في كلام المؤلف قريباً .

(۱) التهاتر: من تهاتر. والهتر بكسر الهاء وسكون التاء: السقط من الكلام والخطأ فيه، وتهاتر القوم: ادّعى كل منهم على صاحبه باطلاً. وتهاتر البيّنات: سقوطها.

وشهادة التهاتر : هي الشهادة التي يكذّب بعضها بعضاً .

انظر «القاموس المحيط ج ٢ ص ١٥٧ ، تاج العروس ج ٣ ص ٦٠٠ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٧١ ، المغرب ص ٤٩٨ » . وشهادة التهاتر غير مقبولة . لأن تعارضها وتكذيب بعضها بعضاً واختلافها يدل على عدم صحتها .

انظر « لسان الحكام ص ٢٤٣ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٧٤ » .

(٢) ما بين القوسين زيادة لا بد منها لاستقامة المعني إذ أن شهادة التهاتر غير الشهادة التي تقوم على النفي .

(٣) أي : والشهادة التي تقوم على النفي .

والنفي : مصدر نفى ، والنفي ما يقابل الإثبات ، والشهادة على النفي هي الإخبار عن ترك الفعل .

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٥ ، التعريفات ص ١٦٦ .

والشهادة على النفي غير معقولة إطلاقاً ، ولكنه قد يستأنس بها =

فقط إذا لم يوجد ما يعارضها .

وذلك لأن الشهادة إثبات والإثبات ضد النفي ولا يمكن إثبات النفى ، ولهذا قال الفقهاء : بأن الشهادة على النفى لا تقبل .

لأن الشهادة تنبىء عن المشاهدة والمعاينة المترتب عليها العلم بالمشهود ، والنفي لا يحصل به ذلك العلم .

انظر « تكملة رد المحتارج ٥ ص ٤٩١ ، ج ٧ ص ١٨٤ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، تبصرة الحكام ج ١ ص ١٣ ، روضة الطالبين ج ١ ص ١٦٣ » .

وإن كان هناك حالات استثناها بعض الفقهاء وأجازوا فيها الشهادة على النفي ، فإنها حالات لا تدلّ على العلم القطعيّ الذي لا يمكن خلافه بحيث لا تعارضها الشهادة على الإثبات ، وإنما هي شهادات قبلت بناء على الظن الغالب والضرورة الملحّة لحاجة المسلمين لذلك في هذه الحالات .

وقد استثنى بعض الفقهاء بعض الحالات التي يجوز فيها قبول الشهادة على النفي ، بناء على الظن الغالب أو الحاجة الملحة إلى قبولها ، ويزداد جواز الأخذ بها قوة وضعفاً على قدر قوة الحاجة إليها ، وعلى مقدار الظن الغالب الذي يستفاد منها .

ولكنها مهما بلغ الظن على صحتها فإنها لا تقوى على مواجهة الشهادة التي تدلّ على الإثبات إذا خالفتها .

قال السيوطي في الأشباه والنظائر ص ٥٢٠ : « الشهادة على النفي لا تقبل إلا في ثلاثة مواضع : أحدها الشهادة على أنه لا مال له ، وهي شهادة الإعسار . الثاني : الشهادة على أنه لا وارث له .

الثالث: أن يضيفه إلى وقت مخصوص كأن يُدّعى عليه بقتل أو إلاف أو طلاق في وقت كذا ، فيشهد له بأنه ما فعل ذلك في ذلك

الوقت . قال : فإنها تقبل في الأصح » .

وقال مثل ذلك « ابن فرحون في تبصرة الحكام ج ٢ ص ١٣ ، وابن قدامة في المغنى ج ٩ ص ١٦٣ » .

لكن لو شهد آخر أن المشهود له . له مال ، أو له وارث لم يعلم عنه الشهود ، لكانت شهادته أولى ، لأن شهادتهم مبنية على ظن غالب لا عن علم يقينى ثابت .

كما أن الشهادة على محصور بمكان أو زمان على أنه لم يقتل أو لم يضرب في ذلك الزمان أو المكان شهادة مبنية على الظن كذلك ، لأنها لا تؤدي إلى العلم اليقيني إلا إذا ثبت أن الشهود لم يناموا ولم يغفلوا عنه ، ولم يُسحروا ولم تذهب عقولهم ولم يشتبه عليهم المشهود له ، لأن كل واحدة من هذه محتملة الوقوع وأن المشهود له جنّي ، وهم على حالة من هذه الحالات ، وإثبات أنهم لم يكونوا على إحدى هذه الحالات إثبات نفي كذلك لا يمكن إثباته بصفة قاطعة ، فيلزم منه الدور .

فكل الذين بيتوا النيه لقتل النبي ﷺ ليلة الهجرة وانتظروه عند الباب يشهدون أن النبي ﷺ لم يخرج من هذا الباب ، وهو قد خرج منه فعلاً ، ولكنهم هم الذين لم يروه .

لذا فإن الراجع لدي أن الشهادة على النفي غير مقبوله على إطلاقها ، وخماصة في قضايا الحدود والقصاص التي تدرأ بالشبهات .

ولكن يعتبر ما ذكره ابن فرحون والسيوطي وابن قدامة دليلاً من الأدلة التي تزداد قوة وضعفاً ويحكم بها في حالة دون أخرى حسب ظروف القضية وملابساتها في كل حالة ، وحسب الضرورة الداعية إليها كما في البينه على الإعسار وعدم الوارث وحسب كثرة الشهود

وشهادة أهل الكفر على المسلمين<sup>(١)</sup> ..........

= وضبطهم وعدالتهم .

انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٥ ـ ٢٧٦ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٢٧٠ ، لسان الحكّام ص ٢٤٣ ، معين الحكّام ص ١١٤ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٩١ ، تبصرة الحكّام ج ٢ ص ١٣ ، الأشباه والنظائر ص ٥٢٠ ، روضة الطالبين ج ١٦ ص ٩٩ ـ ١٠٠ ، المغني ج ٩ ص ١٦٣ ، وسائل الإثبات ص ٧٨ » .

(۱) شهادة أهل الكفر على المسلمين لا تجوز باتفاق الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر "بدائع الصنائع ج آ ص ۲۸۰ ، مجمع الأنهر ج ۲ ص ۲۰۱ ، فتح القدير ج آ ص ٤١ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٣ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٩٣ ، لسان الحكام ٢٤٣ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٦ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ١٥٦ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ١٥٦ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ١٠٦ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٢٢٧ ، الغاية القصوى ج ٢ ص ١٠١٧ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٢٢ ، حاشية عميره ج ٤ ص ٣١٨ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٢١٧ ، المغني ج ٥ ص ١٨٢ ، وذلك : لقوله الإنصاف ج ١٠ ص ٣١٩ » ، وذلك : لقوله تعالى :

﴿ وأَشْهِدُوا ذُوِّي عَدْلِ مَنكم ﴾ آية رقم ٢ الطلاق . والكافر ليس بعدل وليس منا .

ولأن الشهادة فيها معنى الولاية ، وهو تنفيذ القول على الغير ولا ولاية للكافر على المسلم ، فلا شهادة له عليه .

وقد استثنى الحنابلة من ذلك شهادة الكافر على المسلم في الوصية في السفر إذا لم يكن غيره ، وذلك للضرورة والحاجة الداعية إلى ذلك .

انظر (کشاف القناع ج ٦ ص ٤١٧ ، الإنصاف ج ١٠ ص ٣٩ ،
 المغني ج ٩ ص ١٨٢ ، المبدع ج ١٠ ص ٢١٥ ، الطرق الحكمية
 ص ١٨٢ » .

وذلك لقوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الذَينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنَكُم إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمْ الْمُوتُ حَينَ الوصيّة اثنانِ ذُوا عدلِ منكم أو آخران من غيرِكم إن أنتم ضربتُمْ في الأرض فأصابَتُكُم مصيبةُ الموتِ ﴾ . آية رقم ١٠٦ سورة المائدة .

وهذه الآية من سورة المائدة ، وهي سورة مدنيّة من آخر سور القرآن نزولًا ، كما قالت عائشة رضى الله عنها .

انظر « الطرق الحكمية ص ١٨٥ » .

ويظهر رجحان قول الحنابلة في قبول شهادة غير المسلم على المسلم في الوصية في السفر للآية المتقدمة ، ولكون الضرورة تقتضى ذلك .

وقد رجّح ذلك ابن القيّم ، وانتصر له انتصاراً عظيماً ، بل أجاز شهادة الكفار في كل ضرورة ، حتى ولو كانوا رجلاً وامرأتين أو أربع نسوة .

انظر « المرجع السابق ص ١٨٢ وما بعدها » .

- (١) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .
- (٢) شهادة المولى لعبده لا تقبل في قول عامّة الفقهاء من الحنفيّة والمالكيّة والشافعيّة والحنابلة .

انظر « فتح القدير ج ٦ ص ٣٣ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٨٢ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٧ ، بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٢ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٤ ، المدونة ج ٥ ص ١٥٤ ، الغاية القصوى ج ٢ = 0

(لمأذونه)<sup>(۱)</sup> ( في التجارة )<sup>(۲)</sup> ( ولمكاتبه )<sup>(۳)</sup> ( لا تقبل )<sup>(۲)</sup> ، و( كذا )<sup>(۲)</sup> شهادة الأعمى<sup>(3)</sup> .

= ص ۱۰۲۰ ، حاشية قليوبي وعميرة : التعقيبة ج ٤ ص ٣٢١ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٤ ، المجموع ج ٢٠ ص ٢٣٢ ، كشاف

القناع ج ٦ ص ٤٢٨ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٤٥ ، المغنى ج ٩

ص ۱۹۳ ـ ۱۸۷ ، الإنصاف ج ۱۲ ص ۱۲ » . وذلك لأن العبد مال لسيده ، وشهادته له شهادة لنفسه يجرّ له بها

فعاً.

سواء كان قِناً أو مكاتباً أو غيره ، لحديث : « المكاتب عبدٌ ما بقى عليه درهم » .

(۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « لما دونه » .
 (۲) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « ومكاتبه » .

(٤) اختلف العلماء في صحّة شهادة الأعمى وجواز قبولها والحكم بها وذلك على قولين:

القول الأول :

أن شهادة الأعمى صحيحة ومقبولة ، ويجوز للقاضي الحكم بها .

قال بذلك جمهور العلماء من:

المالكيّة : انظر « الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٦٧ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٥٤ ، حاشية الدسوقي ج ٤

ص ١٦٧ » . والشافعيّة : انظر \* روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٥٩ ، الأم ج ٧ ص ٤٦ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٤٦ » . والحنابلة: انظر « المبدع ج ١٠ ص ٢٣٧ ، كشاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، الإنصاف ج ١٢ ص ٦١ ، المغني ج ٩ ص ١٨٩ » . الأدلّة:

استدلّ جمهور العلماء على قولهم هذا بما يأتي :

أ ـ قوله تعالى :

﴿ واستَشْهِدُوا شهيدَيْنِ من رجالِكُمْ ﴾ آية ١٨٣ البقرة . وكذلك سائر الآيات في الشهادة . فالأعمى رجل من رجالنا .

انظر ﴿ المغني ج ٩ ص ١٨٩ » .

ب \_ ما رواه البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : قال النبي ﷺ : " إن بلالاً يؤذّن بليل ، فكلُوا واشربُوا حتى يؤذّن ، أو قال : حتى تسمعوا أذان ابن أمّ مكتوم ". قال : وكان ابن أم مكتوم رجلاً أعمى لا يؤذن حتى يقول له الناس أصبحت .

انظر " صحيح البخاري ج ٣ ص ١٥٢ باب شهادة الأعمى .

ورواه مالك في الموطأ ص ٦٠ حديث رقم ١٥٨ \_ ١٥٩ .

ورواه البيهقي في السنن الكبرى ج ١ ص ٢٨٢ \_ ٢٨٣ كتاب الصلوات باب القدر الذي بين أذان بلال وأذان ابن أم مكتوم .

ورواه البغوي في شرح السنة ج ٢ ص ٢٩٨ ـ ٢٩٩ ». فأمر النبي ﷺ: بالإمساك عند ندائه ، ولا يعلم ذلك إلا بصوته وصوته شهادة على وجوب الإمساك .

انظر « ابن فرحون تبصرة الحكّام ج ٢ ص ٧٦ » .

ج - أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يسألون أزواج النبي على عن المسائل ويعملون بأقوالهن ولا يسمعون منهن إلا أصواتهن .

وإذا جاز للصحابة الاعتماد على الصوت ورواية الحديث بناء على ذلك جاز للأعمى الشهادة بناء على سماع الصوت .

انظر « المرجع السابق » .

د ـ أن الأعمى يجوز له أن يطأ زوجته مع أنه لا يدرك غير كلامها .

انظر « المرجع السابق » .

هـ أن الأعمى رجل عدل مقبول الرواية فقبلت شهادته كالبصير ، وفارق الصبي فإنه ليس برجل ولا عدل ولا مقبول الرواية .

انظر « المغنى ج ٩ ص ١٨٩ ».

و ـ أن السمع أحد الحواس التي يحصل بها اليقين واشتباه الأصوات كاشتباه الصور

وقد يكون المشهود عليه ممّن ألفه الأعمى وكثرت صحبته له وعرف صوته يقيناً ، فيجب أن تقبل شهادته فيما تيقنه .

انظر « المرجع السابق » .

هذا وإذا كان جمهور العلماء قد اختلفوا فيما بينهم في الأشياء التي يجوز فيها شهادة الأعمى ، فقال المالكيّة : إن شهادة الأعمى تصحّ في الأقوال دون الأفعال ، وقال الشافعية : إن شهادة الأعمى دون لا تصحّ إلا في الأشياء التي تحمل الشهادة فيها قبل العمى دون غيرها . وقال الحنابلة : إن شهادة الأعمى تصحّ وتقبل في كل ما يتوقف على الأقوال مطلقاً .

وكلّ ما يتوقّف على الأفعال إذا تحمل الشهادة فيها قيل الأعمى ..

إلا أن الخلاف في ذلك طويل وهو خارج عن موضوع هذه الرسالة .

### القول الثاني :

أن شهادة الأعمى لا تقبل إطلاقاً .

قال بذلك الحنفية.

وعند أبي يوسف خاصة : إذا كان المشهود عليه مما يحتاج الإشارة إليه عند الشهادة .

انظر «بدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٦٨ ، مجمع الأنهر ج ٢ ص ١٩٥ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٧٧ ، فتح القدير ج ٦ ص ٢٧ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، الفتاوى الهندية ج ٣ ص ٤٦٤ ، شرح العنايه ج ٦ ص ٢٧ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٧٦ » .

وذلك لأنه لا بد من معرفة المشهود له عند الشهادة .

وإذا كان الأعمى لا يعرف المشهود له من غيره فلا يقدر على أداء الشهاده .

ويجاب عن ذلك بأن الأعمى يستطيع معرفة المشهود له بواسطة حاسة السمع ، أو بواسطة غيره من الناس ، وخاصة إذا كان من أقرانه وكثير الاختلاط به .

#### الترجيح :

بتأمل قولي العلماء المتقدّمين يتبيّن أن ما ذهب إليه جمهور العلماء من قبول شهادة الأعمى هو القول الصحيح ، وخاصة إذا غلب على ظنّ القاضي صحّة الشهادة وإمكانية تحمّلها ، وأنه لا لبس فيها ولا غموض ولا اختلاف . . والله أعلم .

والخنثى (١) المشكل لا تقبل شهادته مع رجل (٢) ولو شهد مع رجل وامرأة تقبل (٣) ، وشهادة العدق على عدق (٤) . . . . . . .

(۱) الخنثى: من الخنث وهو اللين ، وتخنيث الكلام تليينه ، والخنثى في الاصطلاح: هو من له آلة ذكر وآلة أنثى ، أو له آلة لا تشبه آلة أحدهما.

انظر (القاموس المحيط ج ١ ص ١٦٦ ، المغرب ص ١٥٤ ، تسهيل الفرائض ص ١٠٩ ، أنيس الفقهاء ص ١٦٦ ، التعريفات ص ٧٠ ».

(٢) فهو كالمرأة في الشهادة ما دام أمره مشكلاً لم يتبين أهو رجل أم امرأة ، أما إذا زال الإشكال ، وظهر منه علامة يحكم بموجبها على أنه رجل أو امرأة فيعامل بمقتضى ما ظهر .

ومعنى عدم قبول شهادته هنا هو عدم اكتمال نصاب الشهادة بشهادته مع الرجل وحده .

انظر «الاختيار لتعليل المختار ج ٢ ص ١٤٩ ، فتح القديرج ٦ ص ٤٥ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ ، الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٤٦٩ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٩٦ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٥٥ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٤١ .

(٣) أي : فيما تقبل فيه شهادة الرجل والمرأتين .

(٤) أي: لا تقبل.

والعداوة نوعان : دينيّة ـ ودنيويّة .

فالعداوة الدينية كعداوة الكافر للمسلم ، والسني للمبتدع ونحوه . وشهادة المسلم على الكافر أو السنّي على المبتدع مقبولة باتفاق الفقهاء رحمهم الله تعالى .

انظر ( البحر الرائق ج ۷ ص ۸۷ ، لسان الحكام ص ۲٤٣ ، رد المحتار ج ٥ ص ٤٨٠ ، الشرح =

الصغير ج ٥ ص ٥٧٢ ، مواهب الجليل ج ٢ ص ١٦٠ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٦٠ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٧ ، كشاف القناع ج ٢ ص ٤٣١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، الإنصاف ج ١٦ ص ٧٤ ، المغني ج ٩ ص ١٨٥ » .

وذلك لأن دينه وعدالته يمنعانه من ارتكاب محظور في دينه ، فالعداوة الدينية تدلّ على كمال الدين والعداله .

أما شهادة الكافر على المسلم ؛ فتقدم قريباً ص (١٠٥٠ بيان أنها لا تقبل .

أما العداوة الدنيوية ، كعداوة المقذوف للقاذف ، والمقطوع عليه الطريق للقاطع ، والمقتول وليه للقاتل والمجروح للجارح ونحو ذلك ، فقد اختلف العلماء في جواز قبول شهادة العدو على عدوة فيها على قولين .

## القول الأول :

أن شهادة العدو على عدوه عداوة دنيوية لا تقبل حتى ولو كانت شهادة مسلم على كافر بينهما عداوة دنيوية .

#### قال بذلك:

بعض الحنفية: انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧، لسان الحكام ص ٢٤٣، تكملة رد المحتار ج ٧ ص ١١١، درر الحكام ج ٢ ص ٣٧٦».

والمالكيّة : انظر « مواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٠ ، الشرح الصغير ج ٥ ص ٥٧٢ ، حاشية الدسوقي ج ٤ ص ١٧١ » .

والشافعيّة : انظر « مغني المحتآج ج ٤ ص ٤٣٥ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٧ » . والحنابلة: انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٤٣١ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، الإنصاف ج ١٢ ص ٧٤ المغني ج ٩ ص ١٨٥ ». وقد استدل جمهور العلماء على قولهم هذا بما يأتي :

أ\_ ما رواه الترمذي عن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله عنها تعدد أ، ولا ذي الله تجوز شهادة خائل ولا خائنة ، ولا مجلود حداً ، ولا ذي غمر لإحنة ، ولا مجرب شهادة ، ولا القانع أهل البيت لهم ، ولا ظنين في ولاء ولا قرابة » .

انظر سنن الترمذي ج ٣ ص ٣٧٤ حديث رقم ٢٤٠٠ . وقال : لا يصح عندنا من قبل إسناده .

ورواه الدارقطني في الأقضية سنن الدارقطني مع التعليق ج ٤ ص ٢٤٣ ـ ٢٤٤ الأقضية حديث رقم ١٤٣ ـ ١٤٤ ـ ١٤٥ ـ ١٤٦ ـ

١٤٧ ، وقال : يزيد هذا ضعيف لا يحتج به .

ورواه البيهقي في السنن الكبرى ج ١٠ ص ١٥٥ وقال : هذا ضعيف .

ورواه البغوي في شرح السنة ج ١٠ ص ١٢٣ .

ورواه الصنعاني في سبل السلام ج ٤ ص ١٢٨ وقال : ﴿ قَالَ أَبُو

زرعة في العلل منكر وضعفه عبد الحق وابن حزم وابن الجوزي » . وقال الألباني في إرواء الغليل ج ٨ ص ٢٩٢ : ضعيف » .

والشاهد في هذا الحديث قوله: ولا ذي غمر لإحنة إذ أن المعنى: ولا صاحب عداوة .

انظر « الجامع الصحيح ج ٣ ص ٣٧٥ » .

ففيه دلالة على عدم جواز شهادة صاحب العداوة على عدوه .

ب\_ أن العداوة تورث تهمة شديدة فمنعت الشهادة كالقرابة ، وذلك أن العدو يتمنّى زوال نعمة عدوّه ويحزن لسروره ويفرح

لمصيبته.

انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٤٣١ ، مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٥ » .

ج \_ أن العداوة لأجل الدنيا حرام وفسق ، فمن ارتكب هذا المحرم لا يؤمن ارتكاب غيره من المحرمات .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧ » .

القول الثاني :

ما سيذكَّره المؤلِّف نقلاً عن الزاهدي وهو :

أن العداوة بسبب الدنيا لا تمنع قبول الشهادة ما لم يفسق بعداوته ، أو يجلب بها لنفسه منفعة ، أو يدفع بها عنها مضرة فإنها لا تقبل لأجل هذا الفسق ، أو لأجل جلب تلك المنفعة أو دفع تلك المضرة .

قال بذلك:

بعض الحنفيّة : انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٧ ، تكملة رد المحتار ج ٧ ص ١١٢ ، لسان الحكام ص ٢٤٣ » .

وذلك لأن العداوة الدنيوية لا تزيل العدالة القائمة بالإسلام .

ويجاب عن ذلك بأن العداوة تورث تهمة تجعل القاضي لا يطمئن إلى شهادة الشاهد .

فالعدو الذي يفرح لحزن عدوه ويحزن لفرحه لا يشهد عادة إلا بما يوافق هواه وشهوته .

#### الترجيح :

بعد تأمّل ما تقدّم ، وبعد النظر في الأدلة في هذا الموضوع يتبين أن الخلاف في قبول شهادة العدو على عدوه خلاف لفظي يرجع معناه إلى قول واحد ، وهو أن العداوة إذا كانت تتضمن الحقد

إذا كانت العداوة فاحشة ، وفي القنيه (١) أن نفس العداوة بسبب الدنيا لا تمنع القبول ما لم يفسق (٢) بسببها ، أو ( يجلب

= والحسد، وتتضمن فرح العدو لحزن عدوه، وحزنه لفرحه، فإن هذه الشهادة غير مقبولة. وإن كان الذي بينهما خصومة يسيرة في مال أو مضاربة أو نحوها مما يكثر وقوعه بين الناس ولا يحصل بسببه حقد ولا ضغائن فإن هذه الخصومة لا تمنع الشهادة.

لأن مثل هذه الخصومة لو لم تقبل الشهادة بسببها لاتخذ الناس ذلك وسيلة إلى إبطال الشهادات والحقوق باصطناع مثل هذه العداوة.

ويترك تقدير العداوة من عدمها للقاضي .

انظر « مواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٠ ، المبدع ج ١٠ ص ٢٥٠ ، المغنى ج ٩ ص ١٨٦ » .

قال ابن عابدين: « والتحقيق فيه أن العداوة منها مؤثر في العدالة ، كعداوة المجروح على الجارح ، وعداوة ولي المقتول على القاتل ونحو ذلك . ومنها غير مؤثر كعداوة شخصين وقعت بينهما مضاربة أو مشاتمة ، أو دعوى مال أو حق في الجملة ، فشهادة صاحب النوع الأول لا تقبل وشهادة صاحب النوع الثاني تقبل لأنه عدل » . انظر رد المحتار ج ٧ ص ١١٢ .

وبهذا التحقيق يحصل التوفيق بين القولين ويظهر التوافق في هذه المسألة ، ويتبين أن الخلاف فيها خلاف لفظي فقط .

(١) انظر القنية ورقة ١٦٦ ب.

حيث أن كلامه من هنا إلى قوله فيما بعد: «وعليه الفتوى والاعتماد» نقل من هناك بتصرف.

(٢) المقصود : العداوة التي يحصل بها الفسق ، كالسبّ والقذف وقطع الطريق ، ونحوها مما يُعدّ فعله من الفسوق .

)<sup>(۱)</sup> بها منفعة ، أو يدفع عن نفسه (بها)<sup>(۲)</sup> مضرّة قال<sup>(۳)</sup> : وهو الصحيح (٤) وعليه ( الفتوى و )<sup>(٥)</sup> الاعتماد<sup>(٢)</sup> ، وما في المحيط (<sup>(۲)</sup> والواقعات (۸) اختيار ....

وقوله : وعليه الفتوى ، أي : في المذهب الحنفي .

انظر المرجع السابق العيث قال : « وهو المصرح به في غالب كتب أصحابنا والمشهور على ألسنة فقهائنا » .

وانظر « القنية ورقة ١٦٦ ب » .

- (٦) قوله : والاعتماد ، أي : وهو المعتمد في المذهب .
- انظر «المحيط البرهاني ج ٤ ورقه ١٢٠ ب، وما ورد في المحيط هو قوله: «ولا تجوز شهادة الرجل إذا كان بينهما عداوة، لأن طبع كل واحد منهما داع إلى الانتقام من عدوه، فعسى يريد بهذه الشهادة الانتقام منه فمكنت الشبه في هذه الشهادة فلم تقبل. قالوا: هذه إذا كانت العداوة بينهما بسبب شيء من أمر الدنيا، فأما إذا كانت العداوة بسبب شيء من أمر الدنيا شهادته عليه لانتفاء تهمة الكذب، لأن من تحمله قوة دينه على أن يعادي غيره... لا يقدم على شهادة الزور مع ما علم من الوعيد لشاهد الزور».
- (٨) لعل المراد بها: واقعات الحسامي للصدر الشهيد حسام الدين
   عمر بن عبد العزيز البخاري المتوفى سنة ٥٣٦.

انظر ﴿ كشف الظنون ج ٢ ص ١٩٩٨ ﴾ .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين كلمة غير واضحة في الأصل .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

<sup>(</sup>٣) أي : قال مؤلف القنية وهو الزاهدي .

<sup>(</sup>٤) وانظر ذلك في « لسان الحكام ص ٢٤٣ » .

<sup>(</sup>ه) ما بين القوسين من النسخة (ب) حيث لم يرد في الأصل والواو زيادة يقتضيها السياق .

(المتأخّرين)<sup>(۱)</sup> والرواية المنصوصة<sup>(۲)</sup> (بخلافه)<sup>(۳)</sup> . انتهى .

فإن قلت: ما لعداوة الدنيوية (3) التي ترد شهادة مرتكبها إذا شهد على معاديه ؟ قلت: هي أن يكون بين الشاهد والمشهود عليه خصومة بسبب قذف أو قتل (6) ولي أو جرح ، لا مطلق المخاصمة ، حتى لو تخاصم شخصان في دعوى ( بدَين ) $^{(7)}$  أو عين لا تثبت العداوة الموجبة لرد الشهادة بهذا القدر . نعم المخاصمة ( $^{(8)}$  تمنع قبول الشهادة فيما وقعت فيه كشهادة وكيل ( $^{(8)}$ 

وهو: أن العداوة الدنيوية تمنع قبول الشهادة ولو لم يفسق بها . ومقتضى ذلك أن العلّة في عدم القبول هي العداوة لا الفسق .

انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٨٦ ، ردّ المحتار ج ٧ ص ١١٢ » .

- (٢) قال ابن الشحنة في لسان الحكام ص ٢٤٣ في قبول شهادة العدوّ على عدوّه عداوة دنيويّة (هو المصرح به في غالب كتب أصحابنا والمشهور على ألسنة فقهائنا).
  - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .وقوله بخلافه : أى : بخلاف ما عليه المتأخرون .
- (٤) أي : ما هي العداوة الفاحشة التي يفسق بها الشاهد ولا تقبل شهادته سسها .
- (٥) أي: بسبب أن يكون الشاهد سبق أن قتل من يكون المشهود عليه وليّاً على دمه أو بالعكس ، بأن يكون ولي الدم شاهداً على قاتل من هو ولى على دمه .
  - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « دين » .
  - (٧) أي: المخاصمة اليسيرة كالمخاصمة في دعاوى الأموال ونحوها .
    - (٨) أي : كشهادة وكيل لموكّله .

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: «المتوخرين » والمعنى: اختيار المتأخرين من الحنفيّة:

- (۱) وكذا الوصي لا تقبل شهادته فيما هو وصي فيه ، والشريك لا تقبل شهادته فيما هو شريك فيه انظر « لسان الحكام ص ٢٤٤ » .
- (٢) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أنه مطموس في الأصل
   والمقصود بالإمام هنا أبو حنيفة . انظر ذلك في :
  - « الفتاوي الهنديّة ج ٣ ص ٤٦٩ » .
  - (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٤) البخيل من البخل وهو ضد الكرم والجود ، وحدّه : إمساك المقتنيات عما لا يحلّ حبسها عنه .

وهو عرفيّ وشرعيّ

فالعرفي : منع ما يعد مانعه بخيلًا .

والشرعي : منع الواجب كالزكاة والنفقة ونحوها .

انظر «القاموس المحيط ج ٣ ص ٣٣٣، التعريفات ص ٢٩، المطلع ص ١٣٩، لسان العرب ج ١ ص ٢٢٢، لسان العرب ج ١ ص ١٦٩».

 (٥) إذا كان البخل هو ما سيفسره به المصنف من أنه البخل بالواجبات الشرعية كالزكاة ونفقة الأقارب ونحوها .

أو كان من البخل المسقط للمروءة ، كأن يبتذل الرجلُ المعتبر نفسه فيما ليس من عمله شحّاً وبخلاً بالمال فقط .

فإن هذا البخل مسقط للشهادة ومؤثر في عدم قبولها في قول جمهور العلماء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة .

انظر ﴿ ردِّ المحتار ج ٥ ص ٤٨١ ، البحر الرائق ج ٧ ص ٨٩ ، فتح القدير ج ٦ ص ٤٠ ، الفتاوى الهنديّة ج ٣ ص ٤٦٩ ، مواهب الجليل ج ٦ ص ١٧٥ ـ ٢٢٣ ، روضة الطالبين ج ١١ ص ٢٣٢ ،= والظاهر (۱): أن المراد به من يبخل بالواجبات ـ كالزكاة (۲) ونفقة (۳) الأقارب والزوجات لا .....

= مغني المحتاج ج ٤ ص ٤٣٢ ، المغني ج ٩ ص ١٦٨ » .

أما إن أجرى البخل على إطلاقه فشهادة البخيل مقبولة ولا حاجة إلى أن يتكلّف الإنسان توجيه عدم قبولها ، كما سيورده المؤلف من قوله وقول بعض العلماء .

(١) بل إن الصحيح أنَّ المراد به من يبخل بالواجبات الشرعية فقط

(٢) الزكاة لغة : النمو والبركة وزيادة الخير ، يقال : زكا الزرع إذا نما ، وزكت النفقة إذا بورك فيها ، وتطلق على التطهير . قال تعالى :

﴿ قَدْ أَفَلَحَ مِن زَكَّاهَا ﴾ سورة الشمس آية رقم ٩ .

أي : طهرها من الأدناس ، وتطلق أيضاً على المدح . قال تعالى : ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُم هُو أَعَلَمُ بِمَنِ اتَّقَى ﴾ سورة النجم آية رقم ٣٢ . أي : تمدحوها .

والنزكاة شرعاً: قدر مخصوص من مال مخصوص يصرف لأصناف مخصوصة .

انظر « مغني المحتاج ج ١ ص ٣٦٨ ، التعريفات ص ٧٧ ، المطلع ص ١٢٢ » .

(٣) النفقة اسم من الإنفاق: وتجمع على نفقات.

والنفقة هنا: ما يفرض للزوجة أو القريب من مال للطعام أو الشراب أو الكساء أو السكن أو الحضانة ونحو ذلك .

وأسباب وجوب النفقة على الغير هي :

النكاح والقرابة والملك .

ومن الأدلة على وجوبها قوله تعالى : ﴿ وعلى المولود لَهُ رَزَقَهِنَ وَكُسُوتُهُنَّ بِالْمُعُرُوفُ لَا تَكُلُّفُ نَفُسُ إِلَا وَسَعَهَا ﴾ سورة البقرة آية رقم ٢٣٣ .

- = انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ٤٢٥ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٩٤٢ ، معجم لغة الفقهاء ص ٤٨٤ » .
- (۱) أي : وليس المراد به البخيل مطلقاً ، وهو من يمنع فضل ما له غير الواجب .
- (۲) منهم الإمام مالك كما نسبه إليه ابن الهمام في « فتح القدير ج ٦
   ص ٤٠ » .
- (٣) أي : وإن أجري البخل على إطلاقه وجعل مجرد البخل مانعاً للشهادة ـ وهذا بعيد .
  - (٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
- (٥) انظر ذلك في «الفتاوى البزازية بهامش الفتاوى الهنديّة ج ٥ ص ٢٥٠ ».
- (٦) البزازي: هو: محمد بن محمد بن شهاب بن يوسف الكردي الخوارزمي الشهير بالبزازي صاحب الفتاوى المسماة بالوجيز والمعروفة بالبزازية ، كان من أفراد الدهر في الفروع والأصول . أخذ عن أبيه ومهر واشتهر في بلاده .
- رحل في طلب العلم ، وتباحث مع العلماء وألف عدة تصانيف ، ومات في أواسط رمضان سنة سبع وعشرين وثمانمئة .
- انظر « الفوائد البهية ص ١٨٧ ، الأعلام ج ٧ ص ٤٥ ، هدية العارفين ج ٦ ص ١٨٥ » .
- (۷) وذلك كما في الخلاصة وشرح الوهبانية لعبد البرّبن الشحنة ، كما ذكر ذلك البن عابدين في ردّ المحتارج ٥ ص ٤٨١ وتكملته ج ٧ ص ١٤٧ » .

(۱) يستقصي : من استقصى بمعنى بلغ أقصاه في البحث عنه ، ومعنى قول المؤلف هنا : يستقصي فيما يقرض من الناس ، أي : يحرص على استرداد المال الذي يقرضه للناس حتى يبلغ آخره فلا يترك شيئاً .

انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٣٧٨ ، المعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٤١ » .

- (۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « يقرضه » .
- (٣) أي : يأخذ زيادة على ما أقرضه . ومعلوم أن الاستقصاء في طلب الحق ليس مانعاً للشهادة ، ولا يلزم من الاستقصاء أخذ زيادة على الحق .
- (٤) أي: فيكون المانع من قبول شهادته على هذا الوجه هو عدم عدالته. وفي هذا التوجيه نظر ، لأن من يقرض الناس لا يعتبر بخيلاً ، فالبخيل عادة لا يقرض أحداً .
  - (٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (٦) الكرم: هو إعطاء المال وإفادة النفع بسهولة لا لغرض ، فمن يعطي المال طلباً للنفع أو خلاصاً من الذم فليس بكريم ، لذا فالكريم حقاً هو الله سبحانه وتعالى لا غيره ، انظر «معجم لغة الفقهاء ص ٣٨٠ ، والتعريفات ص ١٢٣ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٧٨٥ ».
  - (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « وشهادته » .
     والمعنى : وتدل على زيادة في الكمالات .

الكمالات (١) النفسيّة ، (وضده) (٢) ، وهو (البخيل) من الكمالات (١) النفسيّة ، (وضده) (١) ، وهو (البخيل) من الأفعال (١) (الذميمة) التي (يلوم) (١) على مثلها العقلاء ، فصار كالبول على الطريق والأكل في الأسواق (ونحوه) (١) ، (ووجه آخر وهو) أن البخل لما كان مصدره (عن) (٩) الشع (١٠)

- (٢) ما بين القوسين من النسخة (ب \_ ج) حيث أنه مطموس في الأصل .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ: «البخل» وهو الصحيح.
  - (٤) لو قال من الصفات لكان أولى لأن البخل صفة لا فعل .
- (٥) ما بين القوسن ورد في النسخة (ب\_ج) بلفظ : «الدنيئة » ، أي : من الصفات التي تسلب المروءة .
- (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ «يلام»، وورد في النسخة (ج) بلفظ «تلوم».
- وإذا كان المقصود بالبخل هو إمساك ما فوق الواجب ، فإن قوله : يلوم على مثلها العقلاء ، فيه نظر ، فإنه لا يلام الإنسان إلا على ترك واجب أو فعل محظور .
- (٧) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « ونحوها » ، وورد في النسخة (ج) بلفظ « ونحوهما » ، لذا فيكون رد شهادة البخيل على هذا الوجه لعدم مروءته .
- (A) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أنه مطموس في الأصل أي : ووجه آخر لرد شهادة البخيل .
  - (٩) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل .
- (١٠) الشح : هو البخل مع الحرص ، وقيل : هو أشد البخل ، وقيل :
   الشح : بخل الرجل من مال غيره . انظر « تاج العروس ج ٢ =

<sup>(</sup>١) الكمالات ، أي : الخصال الفاضلة والأخلاق العالية التي يتصف بها العقلاء عادة .

(والحرص)<sup>(1)</sup> والميل إلى الدنيا لا يؤمن من هذه (حالته)<sup>(۲)</sup> أن يستمال بشيء من الدنيا لأجل (الشهادة)<sup>(۳)</sup> فيشهد ، (فلهذا عدم القبول)<sup>(3)</sup> ، والصحيح<sup>(6)</sup> قبول شهادة من شهد بوقف<sup>(1)</sup> . . . .

- = ص ۱۷۰ ، والتعريفات ص ۲۹ ، ومختار الصحاح ص ۳۳۱ » .
  - (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ « والحرمة » .
    - (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ « حاله » .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ « شهادته » .
- (٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) ، ولذا فيكون رد شهادة البخيل على هذا الوجه للتهمة
  - (٥) انظر ذلك في « لسان الحكام ٢٤٥ » .
- (٦) الوقف: لغة يطلق ويراد به الحبس والمنع ، يقال: وقفت وقفاً ولا يقال: أوقفت ، ويقال: حبست وأحبست
- انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٢٠٥ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ١٠٥٢ ، ومغني المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦ » .
  - وأركان الوقف أربعة :
  - واقف وموقوف وموقوف عليه وصيغة .
- والوقف شرعاً: هو تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة ، أو هو حبس مال يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه .
- انظر « المغني ج ٥ ص ٥٩٧ ، والتعريفات ص ١٧١ ، ومغني المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦ » .
  - والأصلُّ في الوقف قوله تعالى :
- ﴿ لَنْ تَنَالُوا البَّرَ حَتَى تُنفقُوا مَمَا تَحَبُّونَ وَمَا تُنفقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ اللهُ بِهُ عَلَيْمٌ ﴾ آية رقم ٩٢ سورة آل عمران .
  - وما رواه مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله على قال :
- « إذا مات الإنسان ، انقطع عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة =

جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له ٩ . انظر « الجامع الصحيح ج ٥ ص ٧٣ باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته .
 ورواه أبو داود في الوصايا باب ما جاء في الصدقة عن الميت ج ٣ ص ١١٧ حديث رقم ٢٨٨٠ .

ورواه البغوي في شرح السنة باب من ترك علماً ينتفع به ج ١ ص ٣٠٠ حديث رقم ١٣٩ » .

قال الشربيني في مغني المحتاج ج ٢ ص ٣٧٦: \* والصدقة الجارية محمولة عند العلماء على الوقف كما قاله الرافعي ، فإن غيره من الصدقات ليست جارية بل يملك المتصدق عليه أعيانها ومنافعها ناجزاً » .

وأول وقف في الإسلام على المشهور ماوقفه عمر بخيبر ففي الصحيحين: عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما أن عمر تصدق بمال له على عهد رسول الله على، وكان يقال له: ثمغ، وكان نخلاً، فقال عمر: يا رسول الله، إني استفدت مالاً، وهو عندي نفيس، فأردت أن أتصدق به، فقال النبي على : «تصدق بأصله لا يباع ولا يوهب ولا يورث، ولكن ينفق ثمره» فتصدق به عمر، فصدقته ذلك في سبيل الله وفي الرقاب والمساكين والضيف وابن السبيل ولذي القرى، ولا جناح على من وليه أن يأكل منه بالمعروف، أو يوكل صديقه غير متمول به.

انظر « صحيح البخاري ج ٣ ص ١٩٤ ، والجامع الصحيح ج ٥ ص ٧٤ » .

(۱) المكتب: هو موضع التعليم ، انظر «القاموس المحيط ج ۱ =

حيث تكلم عن هذه المسائل ، وذكر الخلاف في قبول الشهادة فيها ثم قال : وقيل في هذه المسائل كلها : تقبل ، وهو الصحيح .

(٣) انظر ذلك في «البحر الرائق ج ٧ ص ٨٤، وفتح القدير ج ٦ ص ٥١، ولسان الحكام ص ٢٤٥، وجامع الفصولين ج ١ ص ١٧٩».

وقوله والصحيح قبول شهادة من شهد بوقف . . . إلخ ، يدل على أن هناك خلافاً في هاتين المسألتين اللتين ذكرهما وهو كذلك ، فقد اختلف فقهاء الأحناف في ذلك وفصلوا ، فقالوا : لو شهد أهل المدرسة بوقف المدرسة ، فإن كانوا يأخذون الوظائف من ذلك الوقف لا تقبل شهادتهم ، وإن كانوا لا يأخذون تقبل ، وقيل في هذه المسائل كلها : تقبل ، وهو الصحيح ، لأن كون الفقيه في المدرسة ليس بلازم بل ينتقل ، وكذا لو شهد أحد على وقف مكتب فيه أولاده ، قيل : تصح شهادته وقيل : لا ، والأظهر الصحة لأن كون أولاده في المكتب غير لازم ، انظر « المراجع السابقة » .

أما شهادة المستحق فيما يرجع إلى الغلة كشهادته بإجارة ونحوها ، فلا تقبل اتفاقاً ، لأن له حقاً في المشهود به ، فكان متهماً وداخلاً في شهادة من يجر إلى نفسه نفعاً .

انظر « البحر الرائق ج ۷ ص ۸۶ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٥١ ، ومواهب الجليل ج ٦ ص ١٦٩ ، ح

<sup>=</sup> ص ۱۲۱».

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ولد » .

 <sup>(</sup>۲) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « العماد » .
 انظر « الفصول العمادية ورقة ٤٩ ـ أ » .

انظر «رد المحتارج ٥ ص ٤٣٦ ـ ٤٦٨ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ٦٩ ، وتبصرة الحكامج ١ ص ٢٩٠ » .

وما ذكره المؤلف من أن المشابهة بين الخطين لا توجب القضاء هو الذي ينبغي الأخذ به ، لأنه لا يلزم المدعى عليه أن يكتب أصلاً ، لأن في كتابته بينة عليه هو ، وإحضار البينة يكون من جانب المدعي ، ولا يُلزم المدعى عليه بإحضار بينة تشهد عليه ، ولأن المدعى عليه يقطع بكذب البينة التي تشهد عليه فلا يلزمه أن يسعى في أمر يقطع ببطلانه ، انظر و تبصرة الحكام المرجع السابق » .

ولأن الخطوط تتشابه ويجوز فيها التقليد خاصة بعد تطور أساليب العلم الحديث ، وكثرة المجرمين والمزورين الذين اتخذوا التزوير مهنةً لهم وحرفةً يمارسونها بكل دقة وانضباط .

(٣) وغيره من باب أولى .

(a) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

والإنصاف ج ۱۲ ص ۷۳ ، والمبدع ج ۱۰ ص ۲٤۷ ، وحاشية ابن
 قاسم على الروض المربع ج ۷ ص ۲۰۳ » .

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في « البحر الراثق ج ٧ ص ٦٩ » .

 <sup>(</sup>۲) هذه المسألة لم أقف عليها إلا عند علماء الأحناف والمالكية رحمهم
 الله تعالى ، وقد وقع فيها خلاف ، الصحيح فيه ما صححه
 المؤلف .

<sup>(</sup>٤) أي : أخرج مكتوباً يتضمن صحة الدعوى ونسب كتابته إلى المدعى عليه .

وقيل (١) : يقضي (عليه به) (٢) ولو أقر بالخط وأنكر المال (٣) إن (كان) (٤) الخط على وجه الرسالة (٥) مصدّراً (١٦) (معنوياً) (٧)

(۱) قاله قاريء الهداية ، انظر «رد المحتارج ٥ ص ٤٦٨ وج ٧ ص ٨٧ ـ ٨٨ » ، وانظر « البحر الرائق ج ٧ ص ٦٩ ، ولم ينص على هذا القول ، ولكنه يفهم من كلامه حيث قال : « اختلف في ذلك والصحيح أنه لا يقضي عليه » ، وانظر « تبصرة الحكام ج ١ ص ٢٩٠ » حيث قال :

"إذا ادّعى رجل على رجل بمال فجحده ، فأخرج المدعي صحيفة مكتوب فيها خط المدعى عليه وإقراره بما ادّعى عليه ، وزعم المدعي أنها بخط المدعى عليه ، فأنكر المدعى عليه ذلك ، وليس بينهما بينة ، فطالب المدعي أن يجبر المدعى عليه على أن يكتب بحضرة العدول ، ويقابل ما كتبه بما أظهره المدعي ، فأفتى أبو الحسن اللخمي بأنه يجبر على ذلك ، وعلى ان يطوّل فيما يكتب تطويلاً لا يمكن معه أن يستعمل خطاً غير خطه ».

- (٢) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) ، والضمير في قوله به يعود إلى المال .
  - (٣) أي: وأنكر دلالة الخط على أن في ذمته مالاً للمدعى .
  - (٤) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
    - (٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
      - (٦) مصدّراً بالتشديد: اسم مفعول.
- (٧) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ ، وصحتها فيما يظهر معنوناً كما ورد في « البحر الرائق ج ٧ ص ٦٩ ، ورد المحتار ج ٥ ص ٤٣٦ »

ومعنى قوله: مصدّراً معنوناً كما فسره ابن عابدين في المرجع السابق: هو أن يكتب في صدر كتابته من فلان إلى فلان.

- (۱) اشتراط التصدير والعنونة في عدم تصديق من أقر بالخط وأنكر المال وأنه لا يقضي عليه إلا بذلك يدل على أنه إذا أقر بالخط وأنكر المال ، وكان الخط ليس على وجه الرسالة مصدّراً معنوناً ، لا يقضي عليه ، وهذا فيه نظر ، لأن الإقرار بالخط يدل دلالةً واضحة على الإقرار بالمال قبل ذلك ، إذ الكتابة لا تكون إلا بعد الإقرار بما دلت عليه ، فهي توثيق له في العادة ، وإنكار المال بعد ذلك لا ينبغي الالتفات إليه ، فالاحتمالات الواردة على أن هذا الخط قد كتب لغير الإقرار بما فيه احتمالات بعيدة ونادرة ، وليست بأقوى من الاحتمالات الواردة على أن هذا الخط قد الاحتمالات الغير الإقرار بما فيه احتمالات بعيدة ونادرة ، وليست بأقوى من الاحتمالات الواردة على الشهادة والإقرارات الأخرى .
- (۲) الصراف : يجمع على صيارف وصيارفة ، وهو من يبدل نقداً بنقد ،
   انظر د لسان العرب ج ۲ ص ٤٣٢ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٥١٣ ،
- (٣) السمسار: بالكسر هو المتوسط بين البائع والمشتري لتسهيل الصفقة ، وهو الذي يسميه الناس الدلال ، فإنه يدل المشتري على السلع ويدل البائع على الأثمان ، ويجمع على سماسرة .

انظر «لسان العرب ج ٢ ص ٢٠١ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ٤٤٨ ، وتاج العروس ج ٣ ص ٣٨٠ ، والقاموس المحيط ج ٢ ص ٥٣ » .

وفي الحديث الذي رواه الترمذي عن قيس بن أبي غرزة قال : خرج علينا رسول الله هي ، ونحن نسمى بالسماسرة ، فقال : يا معشر التجار ، إن الشيطان والإثم يحضران البيع ، فشوبوا بيعكم بالصدقة .

انظر ﴿ سنن الترمذي ج ٢ ص ٣٤١ باب ما جاء في التجار وتسمية =

فحجة (۱) عرفاً وعليك أن تعلم أنه يجب أن تكون الشهادة دالةً على المدعى به (دلالةً) (۲) بطريق المطابقة ، لا بطريق التضمن (۳) والالتزام (٤)

النبي ﷺ إيّاهم ، حديث رقم ١٢٢٥ ـ ١٢٢٦ ، ورواه أبو داود في
 سننه ج ٣ ص ٢٤٢ حديث رقم ٣٣٢٦ ، ورواه أحمد في مسنده ج ٤
 ص ٦ ، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه ج ٧ ص ٢١ » .

(۱) معناه وإن لم يصدر أو يعنون . ولكن لم يتبين لي مزية في خط الصراف والسمسار عن خط غيره من الناس ، لذا فإن هذا الحكم الذي ذكره المؤلف من أن خطهما حجة ، لا ينبغي أن يكون على إطلاقه بحيث يكون خط الصراف والسمسار حجة لهما وعليهما ، فإن أريد به أن يكون خطهما حجة عليهما ، فهذا صحيح إذا ثبت أنه خطهما باعتراف أو بينة ، أما إذا أريد أن يكون خط الصراف والسمسار حجة على الغير فليس بصحيح ، إذ لا يكون في خط أحد من الناس حجة على غيره مهما اتصف به من الصفات .

فلو كان في خط أحد من الناس ـ كالسمسار والصراف مثلاً ـ حجة على الغير ، لكان لهما سلطة إثبات الحقوق على غيرهم ، ولو بغير الحقّ ، ومعلومٌ قطعاً فساد مثل هذا القول .

- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « دالة » .
- (٣) أي: أن تكون الشهادة دالةً على المدعى به ، بمنطوقها أو معناها ، لا بمفهومها وما تستلزمه من معان أخرى ، ولا أن تكون دلالة الشهادة على الدعوى بطريق الإشارة والاستنباط .
- (٤) وذلك ، لأن الشهادة لتصديق المدعي في دعواه ، وإظهار الحق المتنازع عليه ، فيجب أن تكون الشهادة موافقة للدعوى ، ومطابقة لها ، ويكون المشهود عليه والمدعى به واحداً ، فإن خالفت الشهادة الدعوى لا تقبل ، لأنها ليست شهادة عليها ، فكأن الدعوى كانت =

# وأن<sup>(١)</sup> يتفــق كـــلام الشـــاهـــديـــن لفظـــاً ومعنــــى<sup>(٢)</sup> ، حتـــى

= على شيء ، والشهادة على شيء آخر ، فتبقى الدعوى بدون شهادة وتبقى الشهادة بدون دعوى ، ولا يحكم بواحدة منهما دون الأخرى في حقوق العباد ، فإذا ادّعى المدعي شيئاً معيناً بالزمان أو المكان أو الوصف ، وقامت الشهادة على شيء خلاف ذلك ، أو ادّعى عقاراً ، فشهدت البينة على غيره ، فلا تقبل ، وكذا إذا ذكر في دعواه سبباً للملك ، وذكر الشهود سبباً آخر ، فترد شهادتهم لعدم التوافق بين الدعوى والشهادة .

ولا تشترط الموافقة بين الدعوى والشهادة باللفظ ، وإنما تشترط الموافقة باللفظ أو ما يرادفه أو المعنى أو كون المشهود به أقل من المدعى به ، فلو ادّعى الغصب ، فشهد الشهود بإقرار المدعى عليه بذلك صح ، لأنه لا يضر الاختلاف بين الشهادة والدعوى في الإنشاء والإقرار ، فالمعنى متحد ، وهذا عند عامة الفقهاء .

انظر البحر الرائق ج ۷ ص ۱۰۳ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٥٥ ، ورد المحتار ج ٥ ص ٤٩٣ ، ومجمع الأنهر ج ٢ ص ٢٠٥ ، ومغني المحتاج ج ٤ ص ٤٨٤ ـ ٤٨٥ ، وشرح منتهسى الإرادات ج ٣ ص ٤٩٣ » .

- (١) أي : ويجب لقبول شهادة الشاهدين مجتمعة .
- (٢) اتفاق كلام الشاهدين في شهادتهما لفظاً ليس بشرط في قول جمهور العلماء ، لأن اللفظ غير مقصود ، بل المقصود الذي ينبغي أن يتفق عليه الشاهدان هو المعنى حتى ولو أدى إليه اللفظ تضمناً لله

 لو (۱) ادّعى المديون الإيصال إلى الدائن متفرقاً (۲) ، وشهد الشهود بالإيصال مطلقاً أو جملةً لا تقبل (۳) ، كما صرح به (٤) الزاهدي (رحمه الله تعالى) (٥) وكذا لو شهد (٦) أحدهما بألف والآخ

۲۲ س ۲۶۱ ، شرح منتهی الارادات ج ۳ ص ۲۹۳ » .

وما ذكره المؤلف من اشتراط تطابق كلام الشاهدين لفظاً ومعنى انفرد به أبو حنيفة ، انظر « مراجع الحنفيّة السابقة » .

ولعل المراد به اشتراط تطابق لفظي الشاهدين على إفادة المعنى بطريق التضمن والإلتزام .

وما ذهب إليه جمهور العلماء هو الأصح والأقرب للصواب، وهو الذي يجب أن يعوّل عليه ، لأن المطلوب من الشاهد ضبط المعنى والشهادة به ، لا ضبط الألفاظ والكلمات والحروف .

- (١) هذا مثال للشهادة التي لم تطابق الدعوى .
- (٢) أي : رد الدِّين إلى المدعي مفرقاً على أقساط ومقادير معينة .
- (٣) أي: لا تقبل شهادتهم ، وهذا صحيح فيما إذا شهدوا على الإيصال حملةً .

أما إذا شهدوا على الإيصال مطلقاً ، ففي عدم قبول شهادتهم نظر ، فالأولى أنْ تقبلَ شهادتهم ، لأنها ليس فيها ما يخالف الدعوى أو يناقضها ، وقد دلت الدعوى والشهادة هذه على براءة الذمة ، واتفقتا على ذلك ، وكونهما لم يتفقها على كيفية ذلك لا يعني أنهما اختلفتا ، فلربما شهد الشهود بالإيصال مطلقاً بناء على إقراره بالاستيفاء

- (٤) انظر « القنية ورقة ١٦٨ أ » .
- (٥) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل.
  - ٦) هذا مثال لعدم اتفاق الشاهدين في شهادتهما .

بألفين (١) ، أو أحدهما بطلقة والآخر بطلقتين (٢) ، لا تقبل (٣) ، ثم اعلم أن اختلاف الشاهدين لا يخلو من ثلاثة أوجه :

إما أن ( اختلفا )<sup>(3)</sup> في الزمان أو المكان ، أو (الاستثناء)<sup>(٥)</sup> (أو)<sup>(٦)</sup> الإقرار ، ولا يخلو من أربعة أوجه (٧)

- (٣) قوله لا تقبل: هذا على قول أبي حنيفة الذي يشترط اتفاق كلام الشاهدين لفظاً ، أما على قول الجمهور فتقبل الشهادة على الألف ، لأن كلتا الشهادتين تدل على الألف معنى ، وتقبل على الطلقة الواحدة كذلك لدلالة الشهادتين عليها .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: «يختلفا» وهـوالأصح.
- ه) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها ، والامعنى لها بهذا اللفظ هنا ، والصحيح الذي يناسب المعنى ويوافق كتب المذهب الحنفي هو «الإنشاء» ، انظر « فتح القدير ج ٦ ص ١٦٤ » .
- (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: (و) ، ولعله الصواب ، لأن المؤلف قال: إن اختلاف الشاهدين لا يخلو من ثلاثة أوجه ، ثم ذكر الزمان والمكان والإنشاء والإقرار ، وعطف الإقرار على الإنشاء بحرف «أو» يشعر أنها أربعة .
- (٧) اي : لا يخلو كل وجه من الأوجه الثلاثة المتقدمة من أربعة أوجه ، وهذه الأوجه كما سيذكرها المؤلف هي :

الاختلاف بالفعل ، أو الاختلاف بالقول الملحق بالفعل ، أو الاختلاف بالقول ، أو الاختلاف بالفعل الملحق بالقول .

<sup>(</sup>١) أي : والدعوى بألف مثلاً .

<sup>(</sup>٢) وكانت الدعوى بطلقة مثلاً .

وعلى هذا تكون أوجه اختلاف الشاهدين اثني عشر وجهاً . سأوردها فيما يأتي وأوضحها بالأمثلة ، ثم أذكر بعد ذلك اختلاف العلماء في جواز العمل لكل واحد من هذه الوجوه :

الوجه الأول :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل زماناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على قتل أو ضرب ونحوه في شهرٍ ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس القتل أو الضرب في شهر آخر .

الوجه الثاني :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث قتل أو ضربٍ في مكة ، ويشهد الآخر على حدوث نفس القتل أو الضرب في المدينة .

الوجه الثالث:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل زماناً.

مثال ذلك: أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح في شهر شهر ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس عقد النكاح في شهر آخر ، فإن النكاح وإن كان قولاً ، إلا أنه يشترط له حضور الشهود وحضورهم فعل

الوجه الرابع :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح في

مكة ويشهد الآخر على حدوث نفس عقد النكاح في المدينة . الوجه الخامس :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل إنشاءً وإقراراً . مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على معاينة حدوث قتل ، ويشهد الآخر على إقرار القاتل بذلك القتل .

## الوجه السادس:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول الملحق بالفعل إنشاء وإقراراً.

مثاله: أن يشهد أحد الشاهدين على حدوث عقد نكاح ، ويشهد الآخر على إقرار الزوج بذلك النكاح .

# الوجه السابع:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول زماناً.

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على طلاقٍ في شهر ما ، ويشهد الآخر على حدوث نفس الطلاق في شهرِ آخر .

## الوجه الثامن:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول مكاناً .

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على طلاقٍ في مكة ، ويشهد الآخر على حدوث نفس الطلاق في المدينة .

### الوجه التاسع:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول إنشاءً وإقراراً .

مثاله: أن يشهد أحد الشاهدين على وقوع الطلاق ويشهد الآخر على إقرار الزوج بذلك .

#### الوجه العاشر:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتها على الفعل الملحق بالقول

زماناً .

مثال ذلك: أن يشهد أحد الشاهدين على قرض في شهر ما ، ويشهد الآخر على نفس القرض في شهر آخر ، فإن القرض وإن كان لا يتم إلا بالفعل وهو التسليم ، لكنه حمل على قول المقرض أقرضتك .

الوجه الحادي عشر:

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل الملحق بالقول مكاناً.

مثال ذلك : أن يشهد أحد الشاهدين على قرض في مكة ، ويشهد الآخر على نفس القرض بالمدينة .

الوجه الثاني عشر :

الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل الملحق بالقول إنشاء وإقراراً.

مثال ذلك: أن يشهد أحد الشاهدين على القرض ، ويشهد الآخر على إقرار المقترض ، أما الجمع بين هاتين الشهادتين المختلفتين في هذه الوجوه والعمل بهما مجتمعتين على هذا النحو ، فقد اختلف العلماء في ذلك وقسموا هذه الأوجه إلى ثلاثة أقسام :

القسم الأول:

يشمل الوجه الأول والثاني والثالث والرابع ، وهو اختلاف الشاهدين في شهادتهما على الفعل ، أو ما هو ملحق به زماناً أو مكاناً ، وقد اختلف العلماء في جواز الجمع بين هاتين الشهادتين على قولين :

القول الأول:

لا يجوز الجمع ولا العمل بالشهادتين المختلفتين زماناً أو مكاناً

إذا كانتا على فعل أو قول ملحق به .

#### قال بذلك:

والشافعيّة : انظر « الأشباه والنظائر ج ١ ص ٥٣٥ » .

والحنابلة: انظر « المبدع ج ١٠ ص ٢٠٧ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٣ ، والمغنــــي ج ٩ ص ٤١٣ ، والمغنــــي ج ٩ ص ٢٤٣ » .

وذلك لأن الفعل الذي شهد عليه أحد الشاهدين ، غير الفعل الذي شهد عليه الآخر ، فكل شاهد يشهد على فعل في مكان أو زمان غير الفعل الذي شهد عليه الآخر في مكان أو زمان آخر ، لأن الفعل لا يتجدد من مكان إلى آخر ، أو من زمان إلى آخر ، وكذا ما ألحق بالفعل . ولكنه سيأتي في كلام المؤلف أن لأبي حنيفة وأبي يوسف قولا في جواز ذلك ، خلافاً لقياس مذهبهم ، وذلك فيما إذا اختلف الشاهدان في عقد لا يثبت حكم إلا بفعل القبض كالهبة والصدقة والرهن .

## القول الثاني:

يجوز الجمع بين الشهادتين المختلفتين زماناً أو مكاناً ، والعمل بهما ، وإن كانتا على فعل أو قول ملحق به ، إذا لم تختلف الأفعال .

#### قال بذلك:

المالكية: انظر « تبصرة الحكام ج ٢ ص ٨ » ، حيث قال:

وتلفق الأفعال إذا كانت من جنس واحد وإن اختلفت أزمنتها » .
 الترجيح :

الذي يظهر من استعراض هذين القولين ، أن ما ذهب إليه جمهور العلماء من عدم جواز الجمع بين الشهادتين على الفعل إذا اختلفتا زماناً أو مكاناً أنه هو الراجح ، إن شاء الله تعالى ، وذلك لأنّ كل واحد من الشاهدين يشهد على فعل لم يشهد به الآخر ، ولم يعلم به ، فشهادة كل واحد منهما ناقصة عن نصاب الشهادة . .

القسم الثاني:

يشمل الوجهين الخامس والسادس ، وهما الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على الفعل أو ما هو ملحق به إنشاءً وإقراراً.

وهذان الوجهان هما ما سيأتي في كلام المؤلف ص «٥٧٠»، عند قوله نقلاً عن الزاهدي: أنه لا يجوز الجمع في الشهادة بين القول والفعل. والخلاف بين هاتين المسألتين ـ فيما يظهر لي ـ خلاف في التسمية فقط، وذلك أن الشاهد إذا شهد على إنشاء فعل، فهو يشهد على فعل، وإذا شهد الآخر على الإقرار بالفعل فهو يشهد على قول، وكذلك ما هو ملحق بالفعل كالنكاح ونحوه.

وسيتضح ذلك بالأمثلة ، إن شاء الله تعالى .

وقد اختلف العلماء في جواز الجمع في الشهادة بين القول والفعل وذلك على قولين :

القول الأول :

يجوز الجمع بين الشهادتين ، إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على إقرار به ، قال بذلك جمهور الحنابلة .

انظر « المحرر ج ۲ ص ۲٤۱ ، والمبدع ج ١٠ ص ٢٠٨ ،

والمغني ج ٩ ص ٢٤٣ ، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٤ » . ومثال ذلك :

أن يشهد أحد الشاهدين على غصب عبد ، ويشهد الآخر على إقرار الغاصب بذلك ، فيجوز أن يكون الغصب الذي أقرّ به هو الغصب الذي شهد به الشاهد ، فلم يختلف الفعل ، ولم تتعارض الشهادتان .

# القول الثاني :

لا يجوز الجمع بين الشهادتين إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على الإقرار به .

قال بذلك:

الحنفيّة: انظر «لسان الحكام ص ٢٤٧، وفتح القدير ج ٦ ص ٦٠، والبحر الرائق ج ٧ ص ١٠٣، وجامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤، ورد المحتارج ٥ ص ٥٩٤ ـ ج ٧ ص ٢١٠.

والمالكيّة : انظر « تبصرة الحكام ج ٢ ص ٨ » .

والشافعيّة : انظر « الأشباه والنظائر ج ١ ص ٥٣٥ » .

وهو قول للحنابلة: انظر «المغنيّ ج ٩ ص ٢٤٣، والمحرر ج ٢ ص ٢٤٠، والمبدع ج ١٠ ص ٥٠٨، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤١٤».

وذلك لأنه يجوز أن يكون ما أقرّ به غيرَ ما شهد به الشاهد .

ويجاب عن ذلك بأن هذا الاستدلال يبطل بالشهادة على إقرارين مختلفين ، فإنها مقبولة عند الجمهور كما سيأتي قريباً ، ويجوز أن يكون ما أقر به عند الشاهد الآخر . الترجيح :

بتأمل ما تقدّم يتبيّن رجحان ما ذهب إليه جمهور الحنابلة من أنه

يجوز الجمع بين الشهادتين إذا كانت إحداهما على فعل والأخرى على قول ، وذلك لأن المعوّل عليه في اختلاف الشهادتين هو إمكانية الجمع بينهما ، فإذا كان من الممكن الجمع بين الشهادتين وتصور اتفاقهما على مشهود عليه واحد ، فإن هاتين الشهادتين مقبولتان والجمع بينهما متعين .

فالفعل المشهود عليه يمكن أن يكون هو الفعل المقر به والا تناقض .

#### القسم الثالث:

وهُو يشمل الأوجه: السابع والثامن والتاسع والعاشر والحادي عشر والثاني عشر

وهذه الأوجه تتضمن الاختلاف بين الشاهدين في شهادتهما على القول أو الفعل الملحق بالقول زماناً أو مكاناً أو إنشاءً وإقراراً

وقد اختلف العلماء في جواز الجمع بين هاتين الشهادتين المختلفتين وذلك على قولين:

# القول الأول :

يجوز الجمع بين الشهادتين المختلفتين إذا كانتا على قول أو ما هو ملحق به سواء كان الاختلاف في الزمان أو في المكان أو في الإنشاء والإقرار .

# قال بذلك:

الحنفيّة: انظر: « فتح القدير ج ٦ ص ٦٠ ، والبحر الرائق ج ٣ ص ١٦٤ ، ولسان الحكام ص ١٦٤ ، ولسان الحكام ص ٢٤٧ ، وبدائع الصنائع ج ٦ ص ٢٧٨ »

والمالكيّة: انظر: « تبصرة الحكام ج ٢ ص ٨ » .

والحنابلة : أنظر : " المبدع ج ١٠ ص ٢٠٧ ، وكشاف القناع

ج ٦ ص ٤١٣ ، والإنصاف ج ١٢ ص ٢٤ ـ ٢٦ ، والمغني ج ٩ ص ٢٤٠ ، والمحرر ج ٢ ص ٢٤١ » .

وذلك : لأن المشهود به شيء واحد ، يجوز أن يعاد مرةً بعد أخرى . انظر « مراجع الحنابلة السابقة » .

ولأن القول مما يتكرر بصيغة واحدة إنشاءً وإخباراً ، ويتكرر مكاناً وزماناً .

انظر « مراجع الحنفيّة السابقة » .

القول الثاني :

لا يجوز الجمع بين الشهادتين على القول إذا كانتا مختلفتين إنشاءً وإقراراً ، ويجوز الجمع بينهما إذا اختلفتا زماناً أو مكاناً ، قال بذلك الشافعية .

قال السيوطي في الأشباه والنظائر ج ١ ص ٥٣٥ : « لا تلفق الشهادتان إلا أن يطابقا لفظاً ومعنى ومحلاً » ، ثم قال بعد ذلك : « ومن فروع عدم التلفيق : ما لو شهد واحد بالبيع والآخر على إقراره به » ، فهذه شهادة على قول ـ إنشاء قول وإقرار به .

وقال البيضاوي في الغاية القصوى في دراية الفتوى ج ١ ص ٥٥٦ : « يثبت الإقرار بشهادتين مختلفتي التاريخ لاتحاد المخبر عنه ، بخلاف الإنشاء » .

# الترجيح :

يتضح لكل منصف أنه لا أثر لاختلاف الشهادتين على القول زماناً أو مكاناً ، أو إنشاءً وإقراراً ، وأن التوفيق بينهما ممكن ، وليس في اختلافهما شيء من التعارض الذي يوجب رد الشهادة أو يقدح فيها ، فالأقوال تتجدد في كل زمان ومكان ، وتتجدد بكل صيغة إنشاءً وإقراراً ، ولا يوجب ذلك اختلافاً في المشهود به ، ولذا فإن الراجع والله أعلم في هذه المسألة هو ما ذهب إليه جمهور العلماء .

أما إذا (كان) (١) هذا الاختلاف في الفعل حقيقة وحكما (٢) ، أو في القول (٣) ، أو في القول (٣) ، أو في القول (١) أو في القول (٣) القول ، أو في (القول) (٥) (الملحق) (٤) بالفعل ، أما إذا كان الاختلاف في الفعل (٢) كالجناية (٧) والغصب والقتل ، يمنع قبول الشهادة (٨) في الوجوه الثلاثة (٩) (وإما) (١٠) في فعل ملحق بالقول وهو القرض ، فإنه وإن

- (۱) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب)، ولو قال أن يكون لكان أولى.
  - (٢) وذلك بألا يكون فعلاً ملحقاً بالقول .
- (٣) أي : أو في القول حقيقة وحكماً ، وذلك بألا يكون قولاً ملحقاً
   الفعا ...
  - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « ملحق » .
    - (ه) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « قول » .
      - (٦) أي : في الفعل حقيقةً وحكماً .
- (٧) الجناية : من قولهم جنى جناية إذا أذنب ، يقال : جنى على نفسه
   وجنى على قومه .
- انظر « القاموس المحيط ج ٤ ص ٣١٣ ، والمعجم الوسيط ج ١ ص ١٤١ » .
- والمراد بالجناية في كلام المؤلف: الجناية بالفعل كالقتل والضرب والغصب ونحوها.
- (A) معنى عدم قبولها: هو عدم الحكم بالشهادتين مجتمعتين فقط، وهذا في قول جمهور العلماء كما تقدم، وذلك لأن كل فعل لم يشهد به شاهدان
  - (٩) أي : الزمان أو المكان أو الإنشاء والإقرار .
- ر ١٠) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أنه مطموس في الأصل ، والمعنى : وإما أن يكون الاختلاف بين الشاهدين .

كان لا يتم إلا بالفعل وهو التسليم ، لكن حمل  $(3l)^{(1)}$  قول المقرض : أقرضتك ، فصار كالطلاق ونحوه أن ، وأما القول الملحق بالفعل كالنكاح يمنع قبول الشهادة ، لأنه وإن كان قولاً ، لا بد من إحضار الشهود (3l) ، وإن كان الاختلاف في قول محض كالطلاق (3l) .

انظر « سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ١٦٤ » .

(٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: «كالبيع». ومثاله: أن يشهد أحد الشاهدين على شخص بأنه باع في المدينة ، ويشهد الآخر عليه بأنه باع في مكة ، ومثله الشراء والوكالة والوصاية والرهن والعتاق والدين والبراءة والكفالة والحوالة التي سيذكرها المؤلف.

وأما البيع فهو مبادلة مال بمال ولو في الذمة تمليكاً وتملكاً غير رباً ، واشتقاقه من الباع ، لأن كل واحد من المتبايعين يمد باعه للأخذ والإعطاء .

انظر ﴿ أُنيس الفقهاء ص ١٩٩ ، والتعريفات ص ٣٣ ، والمغني =

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عليه » .

<sup>(</sup>٢) الذي هو قول حقيقة وحكماً ، لأنه لما حمل على قول المقرض : أقرضتك مثلاً ، صار قولاً ، فيكون حكمه حكم القول .

<sup>(</sup>٣) أي : فلا يمنع من قبول الشهادة ، كما سيأتي بعد ذلك في كلام المؤلف من حكم الاختلاف في القول .

<sup>(</sup>٤) أي : وإن كان النكاح قولاً ، فإنه لا يتم إلا بالفعل ، وهو إحضار الشهود مثلاً .

<sup>(</sup>٥) أي: كأن يقول أحد الشاهدين: طلقها في مكة ، ويقول الآخر: طلقها في المدينة، أو يشهد الآخر على إنشائه الطلاق، ويشهد الآخر على إقراره به .

# والشراء والوكالة(١) والوصاية(٢) والرهن(٣) والعتاق(٤)

= ج ٣ ص ٥٦٠ ، والمطلع ص ٢٢٧ ، ومعجم لغة الفقهاء ص ١١٣ » .

(۱) الوكالة لغة : التفويض ، يقال : وكل أمره إلى فلان فوضه إليه واكتفى به ، ومنه توكلت على الله ، أي : فوضت أمري إليه .

وشرعاً: تفويض شخص ما له فعله مما يقبل النيابة إلى غيره ا ليفعله في حياته .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ٢١٧ ، والمغني ج ٥ ص ٨٧ » .

- (٢) الوصاية : هي عهد الإنسان إلى من يقوم على من بعده ، والوصاية غير الوصية ، فإن الوصية تبرع بحق مضاف ولو تقديراً لما بعد الموت ، انظر « مغني المحتاج ج ٣ ص ٣٩ » .
- (٣) الرهن في اللغة مطلق الحبس واللزوم ، وفي الشرع : حبس الشيء بحق يمكن أخذه منه كالدين ، ويطلق على المرهون تسمية للمفعول باسم المصدر .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢١ ، والتعريفات ص ٧٧ ، والشرح الكبير ج ٣ ص ٢٣١ » .

(٤) العتاق : هو العتق أو الإعتاق ، والاعتاق مأخوذ من قولهم : عتق الفرس إذا سبق ، وعتق الفرخ إذا طار واستقل ، فكأن العبد إذا فك من الرق خلص واستقل .

والإعتاق شرعاً : إزالة الرقّ عن الآدمي .

انظر « معني المحتاج ج ٤ ص ٤٩١ ، والمطلع ص ٣١٤ » . ورواه مسلم في صحيحه ج ٤ ص ٢١٧ .

ورواه أحمد في المسند ج ٢ ص ٤٢٠ ، ٤٢٩ ، ٤٣٩ ، ٤٣٠ ، ٤٣٠ ، ٤٤٧ ، وفيه حتى أنه ليعتق اليد باليد والرجل بالرجل والفرج .

والدين (١) والبراءة (٢) والكفالة (٣) والحوالة (١) (لا تمنع) قبول الشهادة (٦) في الوجوه الثلاثة (٧) ، و ( ذكر ) في شرح

(۱) الدين : هو ما ثبت من المال في الذمة بعقد أو استهلاك أو استقراض .

انظر « المطلع ص ٣٢٦ ، ومعجم لغة الفقهاء ص ٢١٢ » .

(٢) البراءة : أي : البراءة من الحق وهي : خلو الذمة منه ، وبراءة الذمة هي خلو الذمة من الدين .

انظر «معجم لغة الفقهاء ص ١٠٦ ، والقاموس المحيط ج ١ ص ٨ ، ومختار الصحاح ص ٤٥ » .

(٣) الكفالة : هي ضم ذمة الكفيل إلى ذمة الأصيل في المطالبة .
 انظر « التعريفات ص ١٢٤ ، والفواكه البدرية ص ١٦١ ،
 والمطلع ص ٢٤٨ ، وأنيس الفقهاء ص ٢٢٢ » .

(٤) الحوالة : مشتقة من التحويل بمعنى الانتقال . وفي الشرع : نقل الدين وتحويله من ذمة المحيل إلى ذمة المحال عليه .

انظر « التعريفات ص ٦٤ ، وأنيس الفقهاء ص ٢٥٤ » .

- (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: « لا يمنع » وهو الأصح .
- (٦) وذلك في قول جمهور الفقهاء كما تقدم قريباً ، لأن الإقرارات والأقوال تتكرر في كل زمان ومكان ، وتتغير إنشاءً وخبراً ، فلا أثر في اختلاف الشاهدين في ذلك .
- (٧) وهي أوجه اختلاف الشاهدين في شهادتهما ، وهي الزمان أو المكان أو الإنشاء والإقرار .
  - (A) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .

الوهبانيّة (١) نقلًا عن الفتاوى (٢) الخانية ، وإن اختلفا في عقد لا يثبت حكمه إلا بفعل القبض كالهبة (٣) والصدقة (٤) والرهن (٥)

- (۱) انظر «تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد ، ورقة ١٥٩ أ » ، حيث أن الكلام الآتي حتى قوله «بمنزلة الغصب » منقول من هناك بتصوف .
  - (۲) انظر « الفتاوى الخانية ج ۲ ص ٤٧٨ » .
  - (٣) الهبة هي : تمليك في الحياة بغير عوض تقرباً ومحبة .
     انظر « المغني ج ٥ ص ٦٤٩ ، والتعريفات ص ١٧٧ » .
- (٤) الصدقة: هي ما يعطى للغير لوجه الله تعالى على وجه القربى . انظر « المعجم الوسيط ج ١ ص ٥١١ ، والتعريفات ص ٨٩ ، والمغنى ج ٥ ص ٦٤٩ » .

وتفارق الصدقة الهبة في أن من أعطى شيئاً يتقرب به إلى الله تعالى فهو صدقة ، ومن دفع شيئاً إلى إنسان للتقرب إليه هو أو لمحبته فهو هبة .

انظر « المغني المرجع السابق » .

(٥) كلام المؤلف هنا يتضمن أن الرهن لا يلزم إلا بالقبض ، وهذا ليس على إطلاقه ، فإن العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ اختلفوا في لزوم الرهن بدون القبض وذلك على قولين :

القول الأول:

أن القبض ليس من حقيقة الرهن ولا شرطاً في صحته ولا لزومه . بل ينعقد الرهن ويصح بمجرد القول وإذا أراد المرتهن الإقباض يطلبه .

قال بذلك:

المالكيّة: انظر «حاشية الدسوقي ج ٣ ص ٢٣١، والشرح الصغير ج ٤ ص ٣٩٥».

وذلك لأن الرهن توثقة للدين ولم يقم دليل على عدم لزوم الرهن إذا لم يقبض .

## القول الثاني:

أن الرهن لا يلزم إلا بالقبض ، فإذا لم يقبض المرتهن الرهن لم يُلزم الراهن بذلك .

#### قال بذلك:

الحنفيّة: انظر ﴿ بدائع الصنائع ج ٦ ص ١٣٧ ».

والشافعيّة: انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢٨ » .

والحنابلة : انظر « المغنى ج ٤ ص ٣٦٤ » .

#### الأدلة:

# أ\_قوله تعالى :

﴿ فرهان مقبوضة ﴾ البقرة آبة ٢٨٣ . فلو لزم بدون القبض لم يكن للتقييد فائدة .

ويجاب عن ذلك بأن الآية لم تنف الرهن غير المقبوض .

ب\_ أن الرهن عقد تبرع يحتاج إلى القبول فلا يلزم إلا بالقبض كالهبة والقرض .

انظر « مغني المحتاج ج ٢ ص ١٢٨ » .

ويجاب عن ذلك بأنه ليس عقد تبرع بل هو عقد توثقة لحق الدائن ، وله الحق بأن يوثق دينه بما يشاء ، سواء كان مقبوضاً أو غير مقبوض .

## الترجيح :

قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدي في كتابه المختارات الجليّة ص ١٠٩ : « الصحيح الذي لا ريب فيه ، أن الرهن يجوز في كل عين ودين ومنفعة ، وأنه إذا رضي الراهن بشيء من ذلك أن الحق له

= فيلزم ما تراضيا عليه ، لأنه كما قد تكون التوثقة كثيرة جداً ، وقد تكون أقل من دين الإنسان ، وقد تكون كثيرة مقبوضة ، وقد تكون أعياناً معينة ، كما تكون ديوناً في الذمم ، وقد يكون ديناً ثابتاً ، وقد يكون ديناً يحتمل الثبوت وعدمه ، وقد يكون منفعة وربعاً .

فالصواب جواز ذلك كله ، ولزومه بالتعاقد عليه ، وهذا هو الذي تدل عليه عمومات النصوص ومعانيها ، ويحتاج الناس إليه ، ولا دليل يدل على المنع في شيء من ذلك .

والغرر الذي لا يغتفر: هو غرر المعاوضات، وأما التوثقات، فإنها زيادة على مجرد المعاملة، فيها مصلحة لمن له الحق، وإذا كان الحق له ورضي أن تكون توثقته ناقصة، أو ديناً، أو غير مقبوضة، فما الذي يمنع من ذلك ».

وبهذا يتضح رجحان ما ذهب إليه المالكيّة من عدم اشتراط القبض في لزوم الرهن ا.هـ.

وعلى كلَّ فالقول بعدم لزوم الرهن إلا بالقبض يلحق في مسألة اختلاف الشاهدين بالقول الملحق بالفعل ، والقول بلزوم الرهن بدون القبض يلحق في مسألة اختلاف الشاهدين بالقول فقط .

- (١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : « والبلدان » .
- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ: « جازت » وهو الأصح .
  - (٣) انظر « البحر الرائق ج ٧ ص ١١٣ » .
  - (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب \_ ج) بلفظ : « رحمهما الله »

(والقياس)(١) أنه لا يقبل(٢) وهو قول محمد وزفر (رحمهما الله)(٣) ، وإن (شهدوا)(٤) (على)(٥) إقرار (المرتهن)(٢) والواهب والمتصدق بالقبض ، جازت الشهادة في قولهم(٥) (ولو)(٨) شهدا على الرهن ، فشهد أحدهما بمعاينة (الرهن)(٩) ،

(٢) لأنه قول ملحق بالفعل ، والقبض الذي شهد به أحدهدا في يوم او في مكان لم يشهد به الآخر ، وإنما شهد على قبض في يوم أو مكان آخر .

انظر \* البحر الرائق ج ٧ ص ١١٣ ، ولسان الحكام ص ٢٤٧ » .

- (٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب ـ ج) .
- (٤) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : ﴿ شهدا ﴾ .
- (٥) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « عليه على » .
- (٦) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها، والصحيح أنه الراهن كما يدل على ذلك سياق الكلام، وكما ورد في الفتاوى الخانيّة ج ٢ ص ٤٧٨ ».
- (٧) أي: في قول أبي حنيفة ومحمد وأبي يوسف وزفر ، فتجوز شهادتهما ويجمع بينهما ، وإن اختلفا في الزمان أو المكان ، لأنهما يشهدان على قول ، والقول يتكرر في كل زمان ومكان ، وهذا هو قول الجمهور كما تقدم قريباً .

انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ١١٣ ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٩٤ » .

- (٨) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أن به طمساً في الأصل .
- (٩) ما بين القوسين هكذا ورد في جميع النسخ التي وقفت عليها ،=

<sup>(</sup>۱) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أن به طمساً في الأصل . وقوله والقياس : أي : والقياس على ما سبق تقريره من مذهب الأحناف .

والصحيح أنه القبض كما يدل على ذلك سياق الكلام وكما ورد في
 « الفتاوى الخانية ج ٢ ص ٤٧٨ » .

والشهادة على مُعاينة القبض شهادة على فعل .

(۱) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ : «تقبل » . وقوله لم يقبل : أي : لأن فيه جمعاً بين الشهادة على القول

والشهادة على الفعل ، وسبق ذكر الخلاف في قبولها ص «١٣».

(٢) ما بين القوسين من النسخة (ج) حيث لم يرد في الأصل والإشارة في هذه تعود إلى المسألة المتقدمة .

(٣) أي: في وجوب إعادته إلى صاحبه ، لأنه لم يثبت بشهادة تامة ، ولكن هذا ليس على إطلاقه ، فالصحيح أنه إذا لم يجمع بين الشهادتين اللتين إحداهما على القول ، والأخرى على الفعل ، فإن الطريق إلى إثبات الرهن في هذه الحالة هو يمين المدعي مع أحد شاهديه

وإطلاق المؤلف هذا الحكم الذي نقله من شرح الوهبانية إنما يتأتى على قول من لا يجيز الحكم بشاهد ويمين المدعي ، وهو قول الحنفية ، وهو قول مرجوح كما سيأتي ص «١٨».

- (٤) ما بين القوسين من النسخة (ب\_ج) حيث أن به طمساً في الأصل .
  - (٥) انظر « القنية ورقة ١٦٨ ب ١٦٩ أ » .
- (٦) أي : لا يجمع بين شهادتين إحداهما على قول والأخرى على فعل ،
   والجمع بين الشهادة بين القول والفعل أو اختلاف الشاهدين في =
   شهادتهما قولاً وفعلاً هو ما سبق ذكره من اختلاف الشاهدين في =

(و)<sup>(1)</sup> فرع عليه ما لو ادّعى ألفاً<sup>(۲)</sup> فشهد أحد شاهديه بمعاينة الدفع ، (و)<sup>(۳)</sup> الآخر على إقرار المدعى عليه (بها)<sup>(3)</sup> (لا تسمع<sup>(6)</sup> ، قال<sup>(7)</sup> بخلاف ما إذا شهد أحدهما بألف للمدعى على المدعى عليه وشهد الآخر على إقرار المدعى عليه بها)<sup>(۷)</sup> فإنها تقبل ، (أقول) : <sup>(۸)</sup> وإنما قبلت لأنه ليس بجمع بين القول والفعل ، لأن الشهادة هنا من أحدهما<sup>(۹)</sup> إنما وقعت على شغل ذمة المدعى عليه بالألف وجاز أن يكون الشاهد استند في ذلك إلى

(١) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٢) أي : فأنكر المدعى عليه .

(٣) ما بين القوسين من النسخة (ب - ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٤) ما بين القوسين به طمس في النسخة (ب) . والمعنى أى : باستلامها من المدعى أو لزومها في ذمته له .

(٥) أي لا يجمَّع بينهما ، لأن أحد الشاهدين يشهد على فعل ، والآخر يشهد على قول ، أو لأن شهادتهما على فعل واختلفت إنشاءً

وإقراراً .

(٦) أي : الزاهدي .

(٧) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث لم يرد في الأصل ولعل ذلك من سهو الناسخ لتشابه الكلمة الأخيرة فيه مع الكلة الأخيرة في الكلام الوارد قبله .

(٨) ما بين القوسين من النسخة (ب ـ ج) حيث أن به طمساً في الأصل .

(٩) وهو الأول منهما الذي شهد بالألف ولم يبين مستند شهادته .

<sup>=</sup> شهادتهما على الفعل إنشاء وإقراراً ، ويتضح ذلك بالمثال الذي سيورده المؤلف ، فإن الشهادة على معاينة الدفع شهادة على إنشاء فعل ، والشهادة على إقرار المدعى عليه بالاستلام شهادة على إقرار .

الإقرار ، بخلاف المسألة الأولى فإن أحد الشاهدين يشهد على الفعل صريحاً وهو الدفع ، فحصل الجمع بين القول والفعل ولا يجمع بينهما فردت ، فرع قال في العماديّة (1) : لو شهد أحدهما أن فلاناً باع (٢) منه بكذا ، وشهد الآخر أن فلاناً أقرّ (منه بالبيع) بكذا تقبل (3) ، لأن لفظ الإنشاء والإخبار فيه واحد (٥) ، ولا تقبل شهادة عمال الأمير ودواوينه (٢) ونوابه ورعاياه (له) ، ولا تقبل

- (۱) انظر الفصول العمادية ورقة ٥٧ أحيث أن الكلام من هنا إلى قوله: « والإخبار فيه واحد » نقل من هناك بتصرف .
  - (٢) أي : اشترى .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ج) بلفظ: «بالبيع منه» وهو الأصح، أي: لو أقر بالشراء منه.
  - (٤) إلا عند الشافعيّة كما تقدم ص «٥٥٣».
- (٥) فكل من الإنشاء والإقرار في هذا المثال قول ، فليس فيه جمع بين القول والفعل في الشهادة ، فإنه يقول في الإنشاء بعتك وأقرضتك ، وفي الإقرار أو الإخبار بعتك وأقرضتك .

انظر «سماوة جامع الفصولين ج ١ ص ١٦٣ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٦٠ ، ورد المحتار ج ٥ ص ٤٩٤ » .

(٦) أي : كُتَّابِهِ الذين يكتبون الدواوين .

وقال ابن الشحنة: « والمعنى أي: شهادة الرعية ، للتهمة » . انظر « تفصيل عقد الفوائد شرح قيد الشرائد أول كتاب الشهادات .

(٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .

وعدم قبول شهادتهم مبني على جهلهم وميلهم إليه خوفاً منه ، وأولى من ذلك خدامة الملازمين له كملازمة العبد لمولاه .

انظر " تكملة رد المحتارج ٧ ص ١٢٠ ج ٥ ص ٤٧٥ ، والبحر =

الرائق ج ۷ ص ۹۲ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٤٦ .

(١) الشتّام: صيغة مبالغة من الشتم، وهو في اللغة: وصف الغير بما فيه نقص وازدراء.

انظر « معجم لغة الفقهاء ص ٢٥٧ ، والتعريفات ص ٨٤ » .

وقوله هنا: ولا تقبل شهادة الشتّام ، لا تدل على رد شهادة كل شاتم ، فإن تعبيره بقوله: الشتّام ، يدل على أن مجرد الشتم لا يبطل الشهادة ، بل لا بد أن يعتاد ذلك ، أو يفسق بشتمه لشناعته أو كثرته أو نوعية من يقوم بشتمه .

وكلام جمهور العلماء على هذا المعنى:

فقد قال الحنفيّة : « لا تقبل شهادة من يشتم أهله ومماليكه كثيراً لا أحياناً ، وكذا الشتّام للحيوان » .

انظر « البحر الرائق ج ۷ ص ۸۹ ، وفتح القدير ج ٦ ص ٤٠ ، ورد المحتار ج ٥ ص ٤٨١ » .

وقال المالكيّة: « وأما الشتم ونحوه وهو في غير ذلك يعرف بالصلاح فلا ترد شهادته » .

انظر « مواهب الجليل ج ٥ ص ١٦٢ » .

وقال الشافعيّة: « سبُّ الصحابة من الكبائر ، فلا تقبل شهادة من يسب الصحابة ، أما سَبُّ غير الصحابة فصغيرة ، وخبر « سباب المسلم فسوق » معناه تكرار السبّ بحيث يغلب على طاعته » .

انظر « شرح روض الطالب ج ٤ ص ٣٤١ » .

وقال الحنابلة : القاذف في الشتم ترد شهادته وروايته وفتياه حتى يتوب .

انظر «كشاف القناع ج ٦ ص ٤٢٦ ، والإنصاف ج ١٢ ص ٦٠ ، والمغني ج ٩ ص ١٩٩ » .

= ومن هذا يتبين أن شهادة الشاتم مقبولة ، إلا إذا كان الشتم عادة من عادات الشاهد التي تخرجه عن المروءة أو يفسق بسببها ، كأن يقذف مسلماً أو يست صحابياً ونحو ذلك .

(۱) هذا القيد الذي يدل على أن الشّتام لا ترد شهادته إلا إذا كان شتمه موجهاً للناس والجيران ، ليس على ظاهره ، وإنما ذكر هنا بناء على أن الغالب هو شتم الناس والجيران ، وإلا فقد قال العلماء برد شهادة شاتم الحيوان ، وكذلك مثله من يسب الريح أو الدهر أو غيره إذا اعتاد على ذلك .

- (٢) انظر « المحيط البرهاني ج ٤ ورقة ١٢١ أ » .
- (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « الاعتقاد » ، والمراد الاعتياد على الشتم .
  - (٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (ه) انظر « الفتاوي الخانية ج ٢ ص ٤٦١ » .
  - (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ : « أعلم » .
    - (٧) أي : الأحناف :

انظر " جامع الفصولين ج ١ ص ١٤١ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ١١٤ ، ولسان الحكام ص ٢٤٧ ـ ٣٥٨ ، درر الحكام ج ٢ =

= ص ۲۸٤».

(۱) بينة الإكراه: هي البينة على الإكراه، وهي التي تدل على أن التصرف الذي حصل من المشهود له كان مكرها عليه غير مختار.

(٢) الطوع هو المطاوعة والانقياد .

انظر « القاموس المحيط ج ٣ ص ٦٠ ، والمعجم الوسيط ج ٢ ص ٥٧٠ » .

وبينة الطوع: هي البينة التي تدل على أن التصرف الذي حصل من المشهود عليه صدر منه بطوعه واختياره، وأنه لم يكرَه عليه.

(٣) أي: أم بالعكس من ذلك ، وهو أن بينة الطوع مقدمة على بينة الإكراه ، وذلك إذا تعارضتا .

(٤) قوله : والأصح ، يوحي بأنّ غيره قد صحح غير ما صححه هنا ، وهو كذلك .

انظر « القنية ورقة ١٦٩ ب » .

(٥) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

(٦) أي : أولى بالتقديم على بينة الطوع .

وقد اختلف العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ في بينة الطواعية وبينة الإكراه إذا وردتا على فعل واحد ، وأيهما أحق بالتقديم والقبول ، وذلك على ثلاثة أقوال :

## القول الأول:

إذا تعارضت بينة الطوع وبينة الإكراه ، فإما أن يؤرخا أولا ، فإن أرخا واتحد تاريخهما ، فبينة الإكراه أولى وأحق بالتقديم والقبول ، وإن اختلف تاريخهما أو لم يؤرخا ، فبينة الطوع أولى وأحق بالتقديم والقبول .

وهذا قول لبعض الحنفية .

انظر « الدر المختار ج ٧ ص ١٨١ وشرحه قرة عيون الأخبار تكملة رد المحتار نقلاً عن البزازيّة والتتارخانيّة » .

وجه ذلك أن البينتين إذا أُرِّخَتا واتحد تاريخهما ، كان اتحاد التاريخ هذ دليلاً على أن الشهادتين كانتا على شيء واحد ، فتكون الشهادتان في هذه الحالة متعارضتين ، فتقدم بينة الإكراه ، لأنها تدل على خلاف الظاهر وتثبت زيادة علم ، وإن اختلف تاريخهما أو لم يؤرخا ، فتكون كل شهادة دالة على غير ما دلت عليه الأخرى ، ولا تتعارضان ، وحيث أن الظاهر يدل على الطوع ولا بينة تعارضه فيكون الأخذ بالبينة الدالة عليه أولى .

انظر « قرة عيون الأخبار ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨١ - ١٨٢ » .

القول الثاني:

إذا تعارضت بينة الإكراه وبينة الطوع فتقدم بينة الإكراه ويعمل بها .

قال بذلك أكثر الحنفية:

انظر «درر الحكام ج ٢ ص ٣٨٤ ، ولسان الحكام ص ٣٥٨ ، والبحر الرائق ج ٧ ص ١١٤ ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨١ نقلاً عن الباقاني والحموي »

وقال به المالكيّة :

انظر «العقد المنظم للحكام بهامش تبصرة الحكام ج ١ ص ٢١٤ ـ ٢١٥ » .

وقال به الشافعيّة :

إذا لم تشهد بينة الطوع على تقدم إكراه ، انظر « حاشية القليوبي

ج ۳ ص ٤ » .

وقال به الحنابلة :

وذلك لأن المكره يدّعي خلاف الظاهر ، والبينة لمن يدعيه .

انظر «قرة عيون الأخبار ج ٧ ص ١٨١ ». ولأن البينة على الإكراه بينة على الإثبات ، والبينة على الطواعية بينة على النفي ، وبينة الإثبات مقدمة على بينة النفي لكونها تدل على زيادة علم . القول الثالث :

إذا تعارضت بينة الإكراه وبينة الطوع ، فتقدم بينة الطوع . قال بذلك بعض الحنفية :

انظر «البحر الرائق ج ٧ ص ١١٤ ، والقنية ورقة ١٦٩ ب ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨٢ نقلاً عن الشرنبلالي في شرحه على الوهبانية ، وعن بعض المتأخرين » .

وذلك لأن بينة الطوع تترجح على بينة الكراهية بكون الظاهر معها ، ويجاب عن ذلك بأن البينة تكون لمن يدّعي خلاف الظاهر . الترجيح :

بتأمل أقوال العلماء السابقة واستدلالاتهم ، يتبين أنه لا خلاف بين أصحاب القول الأول وبين جمهور العلماء ، في أن بينة الإكراه أولى بالتقديم من بينة الطواعية إذا تعارضتا ، لكون بينة الكراهية تثبت خلاف الظاهر وتدل على زيادة علم ، ويتبين أن ما ذهب إليه أصحاب القول الثالث من أن بينة الطوع أولى بالتقديم قول مرجوح ، لأن فيه تقديماً لبينة النفي على بينة الإثبات ، وبينة الإثبات أولى

كما صرح به (العّلامة المحقق) $^{(1)}$  العمادي $^{(1)}$  في فصوله $^{(7)}$  ،

بالتقديم ، ولا ينظر إلى بينة النفي عند وجودها .

وسبب الخلاف بين أصحاب القول الأول وبين جمهور العلماء ، هو أن أصحاب القول الأول يرون أنه قد يرد بينتان إحداهما على طوع والأخرى على إكراه ، ولكنهما لا تتعارضان ، وذلك فيما إذا لم يؤرخا أو أرختا واختلف تاريخهما ، لاحتمال أن تكون بينة الطوع صحيحة وبينة الكراهية صحيحة ، لكون كل واحدة منهما تدل على إقرار غير الإقرار الذي دلت عليه البينة الأخرى ، وإذا كان كذلك ، واحتمل أن الإقرار الذي شهدت عليه بينة الطوع لم تشهد عليه بينة الكراهية ، كان الأخذ بما دلت عليه بينة الطوع أولى ، لكونه هو الظاهر من الإقرار ، ولم توجد بينة مؤكدة تدل على خلاف ذلك ، وبهذا يتضح أن هذا التفصيل الذي ذهب إليه بعض الحنفية هو القول الصحيح في هذه المسألة .

(١) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب ـ ج) بلفظ : « الفاضل » .

(٢) العمادي: هو عبد الرحيم أبو الفتح زين الدين بن أبي بكر عماد الدين بن أبي بكر على من الدين بن أبي بكر علي بن عبد الجليل المرغيناني، فقية حنفي من أعيان المفتين مؤلف الفصول العمادية، تفقه على أبيه وفرغ من تأليف الفصول العمادية في شعبان سنة إحدى وخمسين وستمئة وتوفى عام ١٧٠.

انظر « الفوائد البهيه ص ٩٣ ، والأعلام ج ٣ ص ٣٤٤ ، ومعجم المؤلفين ج ٥ ص ٥٦٠ » .

(٣) انظر «الفصول العماديّة ورقة ٣٧ ب »، حيث قال : « ولو أثبت إقرار إنسان بشيء طائعاً ، فأقام المدعى عليه بينةً : أني كنت مكرهاً في ذلك الإقرار ، فبينته أولى بالقبول لأنها تثبت خلاف الظاهر ».

وغيره (۱) ، وفي القنية (۲) ما يشير إلى ضعف ما صحّح في الفصول (۳) ، فإنه قال (٤) بينة الطواعية (أولى) (٥) ، ولو حكم حاكم (ببينة) (١) الإكراه (نفذ حكمه) (٧) ، أقول : المذهب (١) الصحيح ما (نقل) (٩) عن الفصول العمادية (١٠) ، وفي بعض الكتب (المعتمدة) (١١) ، (وفي (0,1) ، (وفي (0,1) ) (وفي (0,1) ) (وفي (0,1) )

- (۲) انظر « القنية ورقة ١٦٩ ب » .
- (٣) أي : الفصول العمادية ، وهو أن بينة الإكراه أولى بالقبول من بينة الطوع .
  - (٤) أي: الزاهدي في القنية.
  - (ه) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « أولاً » .
- (٦) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « بينة » ، والمعنى : بأولويّة بينة الإكراه .
- (٧) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) وقوله : « نفذ حكمه » ، الأنه حكم في مختلف فيه .
- (A) انظر «لسان الحكام ص ٣٥٨» حيث قال: «اختلفا في الطوع والإكراه فالقول لمن يدعي الجواز ولو أقاما بينة فلمن يدعي الكره وعليه الفتوى »، وانظر «خلاصة الفتاوى ج ٤ ص ١٢٩ ».
  - (٩) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) .
  - (١٠) وهو أن بينة الإكراه مقدمة على بينة الطواعية إذا تعارضتا .
- (۱۱) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب\_ج)، والمعنى: وما نقل عن بعض الكتب المعتمدة في المذهب مما سبق ذكره، وانظر كذلك « درر الحكام ج ٢ ص ٣٨٤ ».

<sup>(</sup>۱) انظر «خلاصة الفتاوى ج ٤ ص ١٢٩ »، وكما قاله الحموي والباقاني وأبو حامد والبزازيّ ، كما نقله ابن عابدين في تكملة رد المحتار ج ٧ ص ١٨١ .

الخلاصة) (١) ، وعليه الفتوى ، وهو البين الوجه ، لأن الإكراه أمر (زائد) (٢) ، والبينات شرعت للإثبات لا للنفي (٣) ، فتأمل . ومما يقدح في العدالة وترد به الشهادة أكل طعام هييء لأداء الشهادة (٤) ،

- (۱) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) ، وانظر « خلاصة الفتاوى ج ٤ ص ١٢٩ ».
- (٢) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « زائل » ، والمعنى زائد على الأصل فإن الأصل عدم الاكراه .
- (٣) فالشهادة على الإكراه إثبات لحدوثه ، والشهادة على الطواعية شهادة على على نفي الإكراه ، والشهادة على الإثبات مقدمة على الشهادة على النفي .
- (٤) إذا لم يكن الشاهد محتاجاً إلى الطعام ، أو إلى الركوب ، فإن كل جُعل قدم للشاهد حتى يؤدي الشهادة ، ولو كان يسيراً كالطعام المهيأ لأداء الشهادة ، فإنه قادح في العدالة ، ومانع من قبول الشهادة في قول عامة الفقهاء .

انظر «لسان الحكام ص ٢٤٠، والبحر الرائق ج ٧ ص ٥٥، وفتح القدير ج ٦ ص ٤ ، وتكملة رد المحتار ج ٧ ص ٦٧ - ٦٨، وتبصرة الحكام ج ١ ص ١٦٦ ـ ١٦٧، والشرح الصغير ج ٥ ص ٣٣٠، وشرح روض الطالب ج ٤ ص ٣٧١، وروضة الطالبين ج ١ ص ٢٧٥، والغاية القصوى ج ٢ ص ٣٠١، المجموع ج ٢٠ ص ٢٢٤، وكشاف القناع ج ٦ ص ٤٠٥، والإنصاف ج ١٢ ص ٢٠٤، والمغني ج ٩ ص ١٥٨، والمبلع ج ١٠ ص ١٩٢، والمحرر ج ٢ ص ٢٤٣».

وأما إذا كان الشاهد لا يتمكن من الحضور لأداء الشهادة لبعد مكان أو عجز أو كان محتاجاً للطعام ، فإنه لا أثر لركوب دواب المشهود له وأكل طعامه على الشهادة .

فإن لم يكن كذلك ، لكنه جمع الناس وهيأ لهم طعاماً وبعث إليهم دواباً (۱) ، وأخرجهم من المصر ، فركبوا وأكلوا طعامه ، اختلفوا (۲) فيه ، قال أبو يوسف (رحمه الله) (۳) (في الركوب) (٤) : لا تقبل شهادتهم (٥) بعد ذلك ، وتقبل في أكل الطعام (۲) ، وقال محمد : لا تقبل فيهما (۷) ، والفتوى (۸) على قول أبي يوسف ، قلت : والفرق لأبي يوسف بين الركوب والطعام ، أن العادة جرت به سيما في الأنكحة (۹) ونثر السكر والدراهم

<sup>=</sup> انظر « المراجع السابقة » .

<sup>(</sup>١) أي: لأجل نقلهم عليها.

<sup>(</sup>٢) لو قال : اختلفا فيه لكان أولى ، وذلك لأنه أورد الخلاف هنا بين أبي يوسف ومحمد فقط ، والمعنى : اختلفا هل تقبل شهادة هؤلاء الناس له أم لا .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب) .

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ب \_ ج) .

<sup>(</sup>٥) أي: لا تقبل شهادتهم لمن بعث لهم الدواب وأخرجهم من المصر راكبين عليها ، قال ابن الشحنة في لسان الحكام ص ٢٤٠ : « وفيه نظر ، لأن العادة جرت أن من أخرج شاهداً إلى الرستاق يعطيه دابة خصوصاً إذا لم يكن للشاهد دابة » .

<sup>(</sup>٦) أي: فلا أثر لأكل الطعام على أداء الشهادة عنده ، انظر « تكملة رد المحتار ج ٧ ص ٦٨ » .

<sup>(</sup>٧) الضمير هنا يعود حسب السياق إلى ركوب الدواب وأكل الطعام الذي هيّىء للناس وجمععوا له ، وإن لم يكن مهيئاً للشهود فقط .

 <sup>(</sup>٨) انظر «تكملة رد المحتار ج ٧ ص ٦٨ نقلاً عن الفخرية ، ولسان الحكام ص ٢٤٠».

<sup>(</sup>٩) أي : في الولائم التي تعد عند إجراء الأنكحة ونحوها ، فإن الناس=

(والدنانير) (١) ، ولو كان قادحاً في الشهادة لما فعلوه (وما رآه) (٢) المسلمون حسناً فهو عند الله حسن ، (والله الموفق إلى سبيل الرشاد وإليه المرجع والمآب) (٣)

یجتمعون فی الأنكحة ویأكلون طعام أحدهم ، ولو كان ذلك مانعاً

من الشهادة لكان في ذلك حرج على الأمة لكثرته . ما بين القوسين لم يرد في النسخة (ج) ، وقد وردت عدة آثار عن

السلف تدل على كراهتهم لنثر السكر والجوز في العرس، وأن الأولى قسمته بين الناس أو إحضاره في الأطباق، انظر «المصنف

لابن أبي شيبة ج ٦ ص ٢٠٥ وما بعدها » . ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ : « ولا رآه » .

(٣) ما بين القوسين ورد في السخ (ب) بلفظ: « والله أعلم (٣) ما بين القوسين ورد في النسخة (ب) بلفظ: « والله أعلم

بالصواب » ، وورد في النسخة (ج) بلفظ : « والله أعلم » .